

الأَقلياتَ الدينيةَ وَالقَوميةَ تنوعَ وَوَحَدَةَ ؟ .. أَمَ تَفتيتَ وَاخَتَرَاقَ ؟؟

تأليف

د . محمد عمارة





# الأقليات الدينية والقومية تنوع ووحدة ؟ .. أم تفتيت واختراق ؟؟

تأليف:

د . محمد عمارة





اسم الكتاب: الأقلبات الدينية والقومية

تنوع ووحدة ؟ .. أم تفتيت واختراق ؟؟

سع الواف د/محمد عمارة

ديسمبر ١٩٩٨م . (طبعة أولى)

رقم الاسداع: ٥٤٧٢١ / ١٩٩٨م.

I.S.B.N977-14-0889-5

دار فهضاة مصار للطباعة والنشر والتوزيع.

٨٠ المنطقة الصناعية الرابعة ،

مدينة السادس من أكتوبر.

ت: ۲۸۷ / ۲۱ (۱۰ خط وط)

فاكس: ۲۹۱/۲۲۰

١٨ ش كامل صدقى - الفجالة - القاهرة -: VYAP - PO - OPAA . PO/Y .

فاكس: ٢/٥٩٠٣٩٥ ص.ب: ٩٦ الفجالة

٢١ ش أحمد عرائي - المهندسيين - الجيزة

-: 3737737 - 37XYV37XY.

فاكس: ٢/٣٤٦٢٥٧٦ ص.ب: ٢٠ إمناسة .

تاريخ النشر

الترقيم الدولي:

الناشب :

الدكر الرئيسي:

مركز التوزيع:

ادارة النشر :

### بِـــــــما بِشَالِرَحَنَ الرِّحَيْم

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَخْتِلافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَوْانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتِ لِلْعَالِمِينَ ﴾ [الروم: ٢٢]

﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُم شَرِعَةً وَمِنْهَاجًا وَلُو شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحَدَةً وَلَكِنْ لَيَبَلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ إِلَى اللَّهُ مَرْجَعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنبَئُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيه تَخْتَلَفُونَ ﴾ [المائدة: ١٨]

﴿ قُلْ يَا أَهَٰلَ الْكِتَابِ تَعَالُواْ إِلَىٰ كُلَمَةَ سَوَاءَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ أَلاَّ نَعْبُدُ إِلاَّ اللَّهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلا يُتَّخِذُ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مَن دُونَ اللَّه ﴾ [آل عمران: ٦٤]

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَىٰ وَالصَّابِئِينَ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ الآخِرِ وَعَمَلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٠]

﴿ لا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ
مَن دَيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتَقْسَطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّه يُحَبُّ الْمُقْسَطِينَ ( \( \) 
إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُمْ مَن دياركُمْ
وظَاهَرُوا عَلَىٰ إِخْـرَاجِكُمْ أَن تُولُوهُمْ وَمَن يَتَـولَهُمْ فَـأُولَئِكَ هُمُ
الظَّالِمُونَ ( \( \) ﴾ [الممتحنة: ٨، ١]

« إنه من الحق أن نقول :

إن غير المسلمين قد نعموا - بوجه الإجمال - في ظل الحكم الإسلامي ، بدرجة من التسامح لا نجد معادلا لها في أوربا قبل الأزمنة الحديثة . وإن دوام الطوائف المسيحية في وسط إسلامي يدل على أن الاضطهادات التي قاست منها بين الحين والآخر على أيدى المترمتين والمتعصبين كانت من صنع الظروف المحلية ، أكثر مما كانت عاقبة مبادئ التعصب وعدم التسامح . . » المستشرق الإنجليزي : سير توماس أرنولد - في كتاب (الدعوة إلى الإسلام) ص ٧٢٩ ، ٧٣٠ .

«القد كان النصاري هم الذين يحكمون بلاد الإسلام !!»
 المستشرق الألماني أدم متز - في كتاب ( الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري) جـ ١ ص ١٠٥ - . .

« إن فترات التوتر أو الاضطهاد لغير المسلمين كانت قصيرة . . ويحكمها ثلاثة عوامل :

الأول : هو المزاج الشخصى للخلفاء . .

والثانى : هو تردى الأوضاع الاقتصادية لسواد المسلمين ، والظلم الذى يمارسه بعض الذميين الشاغلين لمناصب إدارية عالية .. والشالث : مرتبط بفترات التدخل الأجنبى فى البلدان الإسلامية ، وقيام الحكام الأجانب بإغراء واستدراج الأقليات غير المسلمة إلى التعاون معهم ضد الأغلبية المسلمة . . »الكاتب المسيحى اللبنانى جورج قرم - فى كتاب (تعدد الأديان ونظم الحكم) ص ٢١١ - ٢٢٤ - ..

## أرقــام ♦♦

إن «لغة الأرقام» هي أبلغ اللغات في نقض الأباطيل والأوهام . . فالأرقام لا تعرف الأهواء ولا المذاهب ولا «الأيديولوجيات» . . فما بالنا إذا كانت مصادر هذه الأرقام غير مسلمة . . والمسلمة منها علمانية ، تناصب التوجه الإسلامي شديد العداء . . إنها ، عندئذ ، تحتل في المصداقية الدرجات الأعلى ، لأنها من نوع : (وشهد شاهد من أهلها) ! . .

وهذه الأرقام تقول :

إن تعداد الوطن العربي- من الحيط إلى الخليج - هو ٢٣٥ مليونا . .

● وإن في الأمة العربية تنوعا لغويا (قوميا) . . وتنوعا دينيا . .
 ففيها المسلمون الأمازيع - (البربر) وتعدادهم يبلغ أربعة عشر مليونا . . وفيها المسلمون الأكراد ، وتعدادهم يبلغ أربعة ملايين ونصف المليون . .

وفيها العرب النصارى ، الذين تتوزعهم ثلاث عشرة طائفة ، يبلغ مجموعها سبعة ملايين ونصف المليون . . ونصف هؤلاء النصارى العرب - تقريبا - يعيشون في مصر - أكثر قليلا من ثلاثة ملايين ، يمثلون ٥,٩ ٪ من سكان مصر ، الذين يبلغ تعدادهم ستين مليونا . .

● ولأن البعض يشكك في بعض هذه الأرقام الرسمية - وخاصة في تعداد أقباط مصر- ويذهب في التقديرات الجزافية - بل والخرافية - إلى حد الزعم بأن أقباط مصر هم خمسة عشر مليونا - أي ضعف كل نصارى العالم العربي ، من الحيط إلى الخليج!! - فإن أصحاب (أطلس معلومات العالم العربي) - وأحدهما كاثوليكي ماروني ، والثاني كاثوليكي فرنسي- يستغربان التشكيك في تعداد أقباط مصر ، فيقولان :

ولكننا نلاحظ أن التعدادات التي أجريت في عهد الاستعمار تؤكد هذه الأرقام الرسمية ، ونلاحظ تناقصا طفيفا في نسبة عدد الأقباط ، كما يتبين من التعدادات المتتالية ;

إذ كانت نسبة الأقباط أعلى قليلا من ٨٪ من العدد الكلى لسكان مصر فيما بين عامى ١٩٠٧ م و ١٩٣٧ م ، ثم هبطت النسبة إلى ٧,٣٪ في سنة النسبة إلى ٧,٣٪ في سنة ١٩٤٧ م ، و ٩,٥٪ في سنة ١٩٨٦ م .

وليس هناك أى استثناء فى هذا المنحنى الهابط بانتظام ، مما يوحى بأنه ليس هناك افت عال فى هذه الظاهرة» . (أطلس معلومات العالم العربى) ص ٣١ ، ٣٢ طبعة دار المستقبل العربى – القاهرة سنة ١٩٩٤ م – .

وهناك سببان لهبوط نسبة عدد النصارى في مصر - وفي
 الشرق العربي عموما - :

أولهما : أن هجرتهم إلى خارج الوطن أعلى من هجرة

المسلمين . . ولقد زادت هذه الهجرات منذ خمسينيات القرن العشرين ، بعد قوانين الإصلاح الزراعي ، والتمصير والتأميم للاقتصاد المصرى ، وتحرير هذا الاقتصاد من النفوذ الأجنبي .

وثانيهما: أن نسبة المواليد بين الأقباط هي أدنى منها لدى المسلمين . . ف متوسط مواليد المرأة المسلمة - ما بين عامي ١٩٥٧م و ١٩٨٧ - وهي الفترة التي هبطت فيها نسبة الأقباط - . . هذا المتوسط صعد - لدى المرأة المسلمة - من ثمانية أطفال إلى تسعة ، ثم أخذ في الهبوط حتى وصل إلى خمسة أطفال . . بينما هذا المتوسط قد هبط - في ذات الفترة - عند المرأة النصرانية - من أقل من خمسة أطفال إلى أقل من ثلاثة أطفال - أي أن نسبة المواليد بين المسلمين تقترب من ضعفها لدى النصاري - (المصدر السابق . ص ٣٣) - .

تلك هي أرقام التعداد للنفوس . .

أما عدد الكنائس - في مصر - والذي يدور حوله هو الآخر
 لغط كثير - فهو - وفق إحصاء سنة ١٩٩٦ م - ٢,٤٠٠ كنيسة ...
 أي أن هناك كنيسة لكل ١٢٥٠ مواطن مسيحي - (صحيفة «الدستور» عدد ١٨ يونيو سنة ١٩٩٧ م) - ...

وهى نسبة تكاد تكون مساوية لنسبة المسلمين – فى مصر – إلى مساجدها . . فهناك مسجد لكل ١٢٢٧ مواطنا مسلما . . – (أنور محمد «السادات والبابا» ص ٢٠٢ طبعة القاهرة) .

أما الوزن الاقتصادى والاجتماعى لأقباط مصر ، فإنه يبلغ
 أكثر من خمسة أضعاف نسبتهم العددية !!

فنسبتهم العددية هي أقل من ٦٪ من السكان ، بينما علكون أكثر من ربع ثروة مصر !! . . علكون وعثلون :

- ٢٢,٥٪ من الشركات التي تأسست بين عامي ١٩٧٤ م و ١٩٩٥م . .
  - و ٢٠٪ من شركات المقاولات في مصر . .
    - و ٥٠٪ من المكاتب الاستشارية . .
      - و ٦٠٪ من الصيدليات . .
    - و ٤٥٪ من العيادات الطبية الخاصة . .
- و ٣٥٪ من عضوية غرفة التجارة الأمريكية . . وغرفة التجارة الألمانية . .
- و ٦٠٪ من عضوية غرفة التجارة الفرنسية (منتدى رجال الأعمال المصريين والفرنسيين) .
  - و ٢٠٪ من رجال الأعمال المصريين . .
- وأكثر من ٢٠٪ من المستثمرين في مدينتي السادات والعاشر من رمضان . .
- و ٢٥٪ من المهن المستازة الصيادلة والأطباء والمهندسين والمحامين . . والصحفيين والبيطريين . .

أى أن الـ ٥,٩٪ من السكان - الأقباط - يملكون ما يتراوح بين ٣٥٪ و ٤٠٪ من ثروة مصـر وامتيازاتها !! . . - (تقرير «روز اليوسف» ، و «اتحاد المهن الطبية» ، و «اتحاد المقاولين» ، و «مجلة المختار الإسلامي» عدد ١٥ ربيع الأول سنة ١٤١٩ هـ يوليو سنة ١٩٩٨ م) - .

هذا عن الوزن في الثروة والوجاهة والامتيازات . .

● فإذا علمنا أن أقباط مصر لا يعانون من أى من المشكلات والهموم الكبرى التى تطحن سواد الشعب المصرى - مشكلات وهموم: الأمية . والبطالة . وسكنى المقابر والعشوا ثيات . . إلخ - أدركنا أن «الهموم» فى مصر هى من نصيب المسلمين ، وليس من نصيب الأقباط . . وتذكرنا كلمة شيخنا محمد الغزالى -عليه رحمة الله - :

«إن أقباط مصر هم أسعد أقلية في هذا العالم الذي نعيش فيه»!

### التعددية: ثمرة إسلامية

لا نغالى إذا قلنا إن «التعددية» هى ثمرة إسلامية ارتبطت برسالة الإسلام وتجسدت فى حضارته . . لأن التعددية هى معيار ارتقاء الإنسان ، عندما يقبل الآخر فيتعايش معه ، وعندما ينضج فيبصر ، إلى جانب عوامل وسمات الاختلاف ، عوامل وسمات الوحدة والاتفاق ، وعندما يبلغ به النضج الحد الذى يرى فيه ضرورة الاختلاف ، كالاتفاق ، لأن التنوع والتعدد زينة للحياة وإغناء للأحياء ، فهو – كالاتفاق – فطرة إنسانية ، وضرورة من ضرورات الحياة ! . .

ولأن هذا الطور من فكر البشر هو طور النضوج ، ولأن الإسلام قـد ختم رسالات السماء إلى الإنسان عندما بلغت الإنسانية سن الرشد فلقد ارتبطت التعددية بشريعة الإسلام وأمته وحضارته . .

فقبل الإسلام ، وحتى في بلاد كمصر ، اشتهرت بالتسامح والانفتاح الحضاري والتعايش مع الآخرين والتأثر بهم ، وجدنا الديانة التوحيدية لـ «أخناتون» (١٣٦٩ - ١٣٥٣ ق . م) تدمر معابد «أمون» ، وتضطهد كهنتها وتطارد أتباعها في كل مكان . . فلما انتصرت «الأمونية» على «الأخناتونية» بادلتها اضطهاداً باضطهاد ، حتى اجتثتها وطوت صفحتها من الوجود . .

وعندما دخلت النصرانية إلى مصر ، شن أقباطها النصاري حملة إبادة ضد ديانتها القديمة ، فهدموا معابدها ، ودمروا هياكلها ، وأحرقوا مكتباتها ، وسحلوا كهنتها وفلاسفتها! . . وكذلك صنعت مصر - الدولة الرومانية الوثنية - بنصارى الأقباط المصريين . . بل لقد استمر الاضطهاد لهم حتى بعد تدين الدولة الرومانية بالنصرانية ، ذلك أن اختلاف المذهب -داخل النصرانية - كان مصدر اضطهاد وإبادة من الملكانيين البيزنطيين لليعاقبة المصريين . . حتى ليؤرخ نصارى مصر حتى اليوم بعصر شهدائهم ، الذين استشهدوا على يد نصارى مثلهم لجرد الاختلاف في المذهب! . . فلم يسع مذهب مذهبا أخر حتى داخل الدين الواحد! . .

بل لقد صنع المصريون النصارى ذلك الاضطهاد مع بعضهم البعض ، فاضطهدت الأرثوذكسية - التي شكل اثناسيوس ( ٢٩٥ - ٣٧٣ م) مذهبها - اضطهدت «الآريوسية» الموحدة - نسبة إلى «آريوس» arius ( ٢٨٠ - ٣٣٦م) - وطاردت أنصارها ، حتى أزالتها من الوجود! . .

فكان تاريخ الدين والتدين خالياً من سماحة التنوع ورحابة صدر التعددية ، حتى ارتفعت في مصر رايات الإسلام ، فأعلن عمرو بن العاص (٥٠ ق . هـ ٤٣ هـ ٤٧٥ - ٢٦٤م) الأمان الديني لكل المتدينين ، وأمّن المضطهدين من قبط مصر ، فعاد الهاربون في الصحاري والمغارات ، ورد إليهم الإسلام الحق في حرية الاختيار للدين وللمذهب ، بل ورد إليهم كنائسهم المغتصبة ، فكان الإسلام أول دين يؤسس ويحرر دور العبادة للمخالفين! . . وكان قرآنه أول كتاب دين لايتحدث عن الحفاظ على المساجد وحدها بل يضع ترتيبها - وفق التاريخ - في نهاية دور عبادة الملل والشرائع ﴿ وَلَوْلًا دَفْعُ اللّه النّاس

بعضهُم ببعض لَهُدَمَتْ صَوَامِعُ وبِيعٌ وصَلَوَاتٌ ومَسَاحِدُ يُذَكِّرُ فيهَا اسْمُ اللّه كَثِيرًا ﴾ (١) .

هذا عن مصر ، التي يضرب المثل بشعبها في التسامح الديني والتعايش بين الختلفين . .

وفى الغرب الرومانى ، والولايات الشرقية الرومانية ، كان « الاستفراد» ، ورفض التعددية منهاجاً متبعاً . . فالوثنية الرومانية تضطهد النصارى ، وتلقى بهم أحياء إلى الأسود طعاماً! . . وعندما تديّن الرومان بالنصرانية صنعوا نفس الاضطهاد مع الوثنين! . . بل ومع النصارى الذين اختلفوا معهم فى المذهب! . . وفى كل عهودهم - الوثنية . . والنصرانية - مارسوا الاضطهاد مع اليهود ، إبادة وتهجيراً ، وهدماً للمعابد ، وتحويل أماكنها إلى مجمعات للنفايات والقاذورات! . .

ولقد استمر هذا الإكراه والقهر في ربوع الحضارة الغربية ، وامتداداتها ، طوال تاريخها ، سُنَّة سيئة مرعية ومتبعة إلى حد كبير . . ويكفى أن نطالع مرجعاً علمياً واحداً ، كتبه متشرق منصف ، هو «سير توماس . و . أرنولد» (١٨٦٤ – ١٩٣٠م) لنرى هذه القسمة والخصوصية الحضارية الغربية ، تقابلها وتناقضها سماحة الإسلام – المؤسسة على التعددية – إزاء الديانات الأخرى ومعتنقيها . .

<sup>(</sup>١) الحج : ٤٠ .

فشارلمان (٧٤٢ - ٨١٤م ) فرض النصرانية على السكسونيين بحد السيف . . وفي الداغرك استأصل الملك كنوت tunc الديانات غير المسيحية من بلاده بالقوة والإرهاب . . وفي بروسيا فرضت جماعة إخوان السيف bmetheren of the sward المسيحية على الناس بالسيف والنار . . وفي ليفونيا ، فرض فرسان drdo fatrumm militine christ النصرانية على الشعب فرضاً . . وفي جنوب النرويج ، ذبح الملك أولاف ترايجفيسون كل من أبي اعتناق المسيحية ، أو قطع أيديهم وأرجلهم ونفاهم وشردهم ، حتى انفردت النصرانية بالبلاد . . وفي روسيا فرض فلاديمير vladimir عام ٩٨٨م النصرانية على كل الروس ، سادة وعبيداً ، أغنياء وفقراء ، غداة اعتناقه لها! . . ولم يُعترف فيها بإمكانية تعدد الأديان إلا في مرسوم صدر عام ١٩٠٥ م! . . وفي الجبل الأسود - بالبلقان - قاد الأسقف الحاكم دانيال بتروفتش d. petrovich عملية ذبح غير المسيحيين - بمن فيهم من المسلمين - ليلة عيد الميلاد عام ١٧٠٣ ! . . وفي الجر ، أرغم الملك شارل روبرت غير المسيحيين على التنصر أو النفى من البلاد عام ١٣٤٠م . . وفي أسبانيا- قبل الفتح العربي- كان المجمع السادس ، في طليطلة ، قد حرم كل المذاهب غير المذهب الكاثوليكي ، وأقسم الملوك على تنفيذ هذا القانون بالقوة»!

وحينما امتد نفوذ ونهج الحضارة الغربية هذا ، شهد التاريخ هذا القهر والاضطهاد والإكراه . . فالمعاقبة ، في مصر والشرق ،

اضطهدهم الأرثوذكس الملكانيون ، بالقتل والنفى والتشريد . . وقتل جستنيان الأول (٧٢٥ - ٥٦٥م) مائتى ألف من القبط فى مدينة الاسكندرية وحدها ، حتى اضطر من نجا من القتل إلى الهرب فى الصحراء . . وفى أنطاكية حدث نفس القهر والاضطهاد لغير المسيحيين ، ولمعتنقى غير مذهب الدولة الرومانية من المسيحيين! . . وفى الحبشة ، قضى الملك سيف أرعد (١٣٤٧ - ١٣٧٠م) بإعدام كل من أبى الدخول فى المسيحية ، أو بنفيهم من البلاد . . وصنع ذلك الملك جون فى الربع الأخير من القرن التاسع عشر الميلادى! . . ناهيك عن مأساة مسلمى الأندلس على يد فرديناند وإيزابيلا! . .

لقد سنت الحضارة الغربية سنة الإكراه في الدين ، واتخذت القهر - في أبشع صوره - سبيلاً لانفراد المسيحية بساحة التدين ، بل وانفراد مذهب واحد من مذاهبها بعقائد الذين أكرهوا على «الإيمان»! . . وكان شعارها كلمات «الوصية» المنسوبة إلى القديس لويس (١٢١٤ - ١٢٧٠م) والتي تقوم: «عندما يسمع الرجل العامي أن الشريعة المسيحية قد أسيء إلى سمعتها فإنه ينبغي ألا يزود عن تلك الشريعة إلا بسيغه ، الذي يجب أن يطعن به الكافر في أحشائه طعنة نجلاء»(۱)! . .

فنحن ، إذن ، أمام «خصوصية غربية» ، اعتمدت سبل القهر والإكراه

<sup>(</sup>۱) أرتولد (الدعوة إلى الإسلام) ص ٣٠ - ٣٧ - ٧٧ - ١٢٢ - ١٣٥ - ١٣٥ - ١٣٦ - ١٤١ - ١٤١ - ١٤٦ - ١٤٦ - ١٤٦ - ١٤٣ - ١٤٣ - ١٤٣ - ١٤٣ - ٢٧٦ - ٢٧٦ - ٢٧٦ - ٢٠٤ ترجمة د . حسن إبراهيم حسن ، د . عبد المجيد عايدين ، إسماعيل النحراوي . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠ م .

لتوحيد المعتقد والمذهب الديني ، حتى لقد خلت مواطنها المسيحية من الأقليات الدينية ، التي هي شهادة التسامح والتعايش بين الديانات . .

فالاستفراد الديني- بل والمذهبي- كان هو المنهج السائد . . ولم تعرف التعددية طريقها إلى تلك المجتمعات ، إلا بعد أن تعلمتها من «نظام الملل» العثماني ، في العصر الحديث ! . .

أما الإسلام، فمنذ أن ارتفعت راياته على هذه الولايات، وجدنا أمير المؤمنين عمر بن الخطاب ، ومعه صحابة رسول الله علله ، عندما دخل القدس (١٥ هـ ٦٣٦ م ) وعقد لأهلها «العهد العمري» الذي قنن حرية التدين ، وحق الاختيار الديني ، ونهج التعددية . . وجدناهم يفرشون أرديتهم ويحملون عليها النفايات والقاذورات التي وضعها الرومان في مواطن العبادة ، ويعيدون لها طهرها وقدسيتها ، بل ويتتبعون هذه الأماكن التي سبق وعُبد فيها الله ، وفق مختلف الشرائع ، فيقيمون فوقها المساجد والمحاريب التي تتلي فيها أيات الله ﴿ آمَنَ الرُّسُولُ بِمَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللَّهِ وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأَطَعْنَا غَفْرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكُ الْمُصيرُ ﴾(٢) ﴿ لا إِكْرَاهُ في الدِّين قَد تُّبِيِّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ ﴾(٣) ﴿ وَقُلِ الْحَقُّ مِن رِّبَكُمْ فَمَن شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكْفُرْ ﴾ (١) ﴿ لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِي دِينٍ ﴾ (٥) . .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٨٥ . (٣) البقرة : ٢٥٦ .

<sup>(</sup>٤) الكهف: ٢٩ . (٥) الكافرون: ٦ .

فبالإسلام ، بدأ فجر التعددية في تاريخ الإنسان . . لأنه الشريعة التي علقت إيمان المؤمن بها على الإيمان بكل الرسل والرسالات! . . ولم يقف الإسلام بالتعددية والتنوع والاختلاف عند حدود «الحق الإنساني»- الذي يجوز التنازل عنه [ . . وإنما ارتفع بها إلى مقام السنة الإلهية والقانون الرباني الذي لا تبديل له ولا تحويل . . فهي القاعدة والسنة الكونية والنهج الحضاري الذي أراده الله . . ﴿ لَكُلُّ جَعَلْنَا مَنكُمُ شــرْعَــةً وَمَنْهَــاجًـا ﴾ (١) ﴿ وَمَنْ آيَاتِه خَلْقُ السُّــمَــوَات وَالأَرْض وَاخْتلافُ أَلْسنتكُمْ وَأَلُوانكُمْ إِنَّ فِي ذَلكَ لآيَاتٍ لِلْعَالِمِينَ ﴾(٢) ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مَن ذَكَر وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائلَ لتَعَارِفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾(٣) وصدق الحديث النبوي على هذه الآيات القرأنية : فـ «الأنبياء إخبوة لعَلاّت - (أمهات متعددات) - دينهم واحد ، وأمهاتهم شتى»(١) .

وقننها الدستور الأول للدولة الإسلامية الأولى : « . . وأن يهود أُمّة مع المؤمنين ، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم ، وبينهم النصح والنصيحة والبر دون الإثم»(٥) .

 <sup>(</sup>۱) الماثدة : ٤٨ . (٣) الحجرات ١٣ .

<sup>(</sup>٤) رواء البخاري ومسلم وأبو داود والإمام أحمد .

<sup>(</sup>٥) (مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوى والخلافة الراشدة) ص ٢٠،١٩ . جمع وتحقيق : د ، محمد حميد الله . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٦ م .

وجسدتها الحضارة الإسلامية واقعاً معيشاً . . فعاشت وتعايشت ، وشاركت في الإبداع الحضاري كل ألوان التنوع والتعددية . .

فقى الإطار الإسلامى الأوسع عاشت التمايزات القومية ، تحدد اللغات دوائرها . . وتعايشت التمايزات الدينية - سماوية ووضعية -تحدد الشرائع دوائرها وانتماءاتها . .

وفى الإطار العربى الإسلامى وجدنا ونجد خارطة التعددية فى الأقوام ، يتجاور في ها -مع العرب : الأكراد والبربر ، والأرمن والأراميون ، والسوريان والتركمان ، والشركس ، والأتراك ، والإيرانيون ، والنوبيون ، والزنوج واليهود الغربيون . . إلخ . .

وعلى خارطة التعددية في الملل والشرائع والمذاهب الدينية ، وجدنا ونجد: اليونان ، الروم ، الأرثوذكس ، والنساطرة الأشوريون ، والأقباط الأرثوذكس ، واليعاقبة الأرثوذكس ، والأرمن الأرثوذكس ، واليونان الروم الكاثوليك ، والأرمن الروم الكاثوليك ، والأرمن الروم الكاثوليك ، والأقباط الروم الكاثوليك ، والكلدان الروم الكاثوليك ، والموارنة الروم الكاثوليك ، والبروتستانت ، والإنجيليون . . واليهود الربانيون الأثوذكس ، واليهود القراؤون ، واليهود السامريون ، والصابئة ، واليزيدية والشوابك ، والبهائية ، والديانات القبلية الزنجية الأرواحية . . الخ . .

وعلى خارطة التعددية في المذاهب الإسلامية -الكلامية والفقهية-السنة بمذاهبها ، والشيعة بمذاهبها . . فهناك : الأحناف ، والمالكية ، والشافعية ، والحنابلة ، والجعفرية ، والزيدية ، والإباضية ، والظاهرية ، والإسماعلية ، والدروز ، والعلويون (النصيرية) . . إلخ . .

هكذا ، تجسدت في خارطة الحياة الإنسانية ، بالحضارة

الإسلامية: أمة واحدة ، ضمت كل ألوان التنوع والتعدد والاختلاف في الفروع - التي تكون لبنات البناء الواحد لأمة الإسلام - المتحدة في العقيدة والشريعة والحضارة ودار الإسلام . والمتنوعة فيما عدا ذلك من السمات والقسمات! . . تلك هي قصة الاقتران بين التعددية والإسلامية ، كأمة وحضارة . . كما عرضت لها وقائع التاريخ(١) .

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل ذلك بكتابنا (الإسلام والتعددية) طبعة دار الرشاد . القاهرة سنة ١٩٩٧ م .

# ♦♦ (الاختراق الاستعماري من خلال الأقليات

لكننا .. ومنذ الغزوة الاستعمارية الغربية الحديثة ، نشهد مخططاً معادياً لوحدة الأمة ، يريد أن يحوّل «نعمة التعددية» إلى «نقمة» ! وأن ينتقل بطوائف الأقوام والملل والمذاهب من «لبنات» في بناء الأمة الواحدة إلى «ثغرات» في جدار الأمن الوطنى والقومي والحضاري ..

بدأ ذلك المخطط بمحاولات بونابرت (١٧٦٩ - ١٨٢١ م) مع نفر من أقباط مصر ، إبان الحملة الفرنسية عليها (١٢١٣ هـ ١٨٩٧ م) . . عندما أغرى جماعة من «أراذل الأقباط» - كما سماهم الجبرتي عندما أغرى جماعة من «أراذل الأقباط» - كما سماهم الجبرتي (١١٦٧ - ١٧٣٧ه م) . . فأقاموا فيلقا قبطيا ، شارك مع الجيش الفرنسي في القهر الاستعماري لمصر وفي إخماد ثوراتها وانتفاضات مدنها وقراها ضد الغزاة . . وكانت قيادة هذا الفيلق «للمعلم» يعقوب حنا (١١٥٨ - ١٢١٦هـ ١٧٤٥ - ١٨٠١ م) - الذي نبذته كنيسته القبطية . . وجعله الفرنسيون «جنرالا»! . . وسماه الجبرتي «يعقوب اللعين»! . .

ولقد استهدفت هذه المحاولة البونابرتية - وحدة الأمة ، عندما أرادت سلخ مصر - باسم «الاستقلال» - عن محيطها العربي والإسلامي ، وقطع روابطها بهويتها الحضارية وتراثها الإسلامي ، وذلك بإلحاقها بالغرب ، وإحلال «التشريعات التي ترضى عنها فرنسا» محل شريعة الإسلام- التي تمثل سمة من سمات وحدة الأمة

الإسلامية-<sup>(١)</sup> . . وكانت تلك أقدم محاولات التفتيت للأمة في عصرنا الحديث .

وتزامنت مع هذه الحاولة ، دعوة بونابرت سنة ١٧٩٩م للطوائف اليهودية - التى نعمت فى الحضارة الإسلامية بما لم تحلم به فى حضارة أخرى - دعوته لها كى تتحالف مع جيشه الغازى ومشروعه الاستعمارى ، فتقوم بدور «ثغرة الاختراق» و «موطى القدم» ، وذلك مقابل تمكينهم من فلسطين . . فأصدر بونابرت نداءه لهذه الطوائف اليهودية ، أثناء حصاره لمدينة «عكا» . . فقال :

«من نابليون بونابرت ، القائد الأعلى للقوات المسلحة للجمهورية الفرنسية في إفريقيا وأسيا إلى ورثة فلسطين الشرعيين .

أيها الإسرائيليون ، أيها الشعب الفريد . . انهضوا بقوة ، أيها المشردون في التيه . . لابد من نسيان ذلك العار الذي أوقعكم تحت نير العبودية ، وذلك الخزى الذي شل إرادتكم لألفى سنة . .

إن فرنسا تقدم لكم يدها الآن حاملة إرث إسرائيل . . إن الجيش الذي أرسلتني العناية الإلهية به . . قد اختار القدس مقراً لقيادته ، وخلال بضعة أيام سينتقل إلى دمشق المجاورة ، التي استهانت طويلاً بمدينة داود وأذلتها . .

يا ورثة فلسطين الشرعيين ، إن الأمة الفرنسية . . تدعوكم إلى إرثكم بضمانها وتأييدها ضد كل الدخلاء» . . (٢) !!

۱۳۲ – ۱۲۳ صين الصاوى (المعلم يعقوب بين الحقيقة والأسطورة) ص ۱۲۳ – ۱۳۲ ملحق ۲ ، ۷ ، ۲ - طبعة القاهرة سنة ۱۹۸٦ م .

 <sup>(</sup>٢) محمد حسنين هيكل (المفاوضات السرية بين العرب وإسرائيل - الأسطورة والإمبراطورية والدولة اليهودية) الكتاب الأول ص ٣٢، ٣١ . طبعة القاهرة سنة ١٩٩٦م .

فكما بدأ المشروع الاستعمارى الغربى فتح ثغرات الاختراق والتفتيت على جبهة أقباط مصر . . بدأ فتح ثغرة ثانية على جبهة الطوائف اليهودية . . ساعياً إلى تحويل «نعمة التعددية» إلى «نقمة التشرذم والتفتيت» ! . .

وبعد هزيمة مشروع بونابرت . . واصلت إرساليات التنصير الدينى والتغريب الثقافى - الفرنسية - محاولات الاختراق والتفتيت ، بالعمل على تحويل بعض الطوائف والمذاهب والملل إلى ثغرات اختراق تفتت وحدة الأمة ، وتهدد أمنها الوطنى والقومى والحضارى . . فمدارس الإرساليات الفرنسية فى الشام ، استهدفت - كما عبرت عن ذلك مراسلات قناصلهم - «جعل سوريا - (أى الشام الكبير) - حليفاً أكثر أهمية من مستعمرة »! و «تأمين هيمنة فرنسا على منطقة خصبة ومنتجة »! ، وتحويل الموارنة إلى « جيش متفان لفرنسا فى كل وقت»! ، وذلك وصولاً إلى «جعل البربرية العربية - (كما قالوا)! - تنحنى لا إرادياً أمام الحضارة المسيحية لأ وربا» (۱)!!

وما حاوله الفرنسيون مع الموارنة ، حاوله الإنجليز مع الدروز ، في ذات التاريخ! . . وحاولوه مع اليهود ، عندما أرادوا استخدامهم في فلسطين سداً أمام مشروع مصر ، بقيادة محمد على باشا (١١٨٤ – ١٢٦٥ هـ ١٧٧٠ – ١٨٤٩ م ) ، لتجديد شباب الشرق ، وعلاج أمراض الدولة

 <sup>(</sup>۱) من مراسلات القناصل - محفوظات أرشيف وزارة الخارجية الفرنسية - بباريس لسنوات ١٨٤٠ - ١٨٤٢ - ١٨٤٨ - ١٨٩٧ - ١٨٩٨ م انظر د . محمد عمارة (هل
 الإسلام هو الحل؟ لماذا . . وكيف؟) ص ٢٢ طبعة القاهرة سنة ١٩٩٥م .

العثمانية . . فكتب وزير الخارجية الإنجليزى «بالمرستون» إلى سفيره فى «استانبول» اللورد «بونسونبى» فى ١١ أغسطس سنة ١٨٤٠ م ، يقول له : «عليك أن تقنع السلطان وحاشيته . . بأنه إذا عاد الشعب اليهودى تحت حماية السطان ومباركته إلى فلسطين ، فسوف يكون ذلك مصدر ثراء له ، كما أنه سوف يكون حائلاً بين محمد على أو أى شخص آخر يخلفه وبين تحقيق خطته الشريرة فى الجمع بين مصر وسوريا . .»(۱)!!

فالهدف هو التفتيت للأمة ، بتوظيف اليهود ضد «الجمع بين مصر وسوريا»! . .

كذلك ، سعى الإنجليز إلى ماسبق وسعى إليه بونابرت - فمقاصد المشروع الغربى واحدة . . مع اختلاف المحتكر للشمرات! . . وذلك عندما استهدفوا علاقة أقباط مصر بمسلميها . . عن طريق العداء للاثنين ، ومحاولات ضرب الجميع . . وذلك بإقامة قواعد اختراق للتنصير ، وفق المذاهب النصرانية الغربية تارة ، وبغرس وتنمية الشقاق الطائفي مع المسلمين تارة أخرى . . وبالعداء لوحدة الأمة في كل الأحايين - فاللورد كرومر (١٨٤١ - ١٩١٧ م) - المعتمد البريطاني في مصر - تزعجه وحدة الأمة - أقباطها ومسلميها - في منظومة القيم ، مصر - تزعجه وحدة الأمة - أقباطها ومسلميها الله عن منظومة القيم ، العدو بالنسبة له هو الطابع الشرقي للحضارة ، الذي يميزها عن الحضارة العدو بالنسبة له هو الطابع الشرقي للحضارة ، الذي يميزها عن الحضارة

 <sup>(</sup>١) محمد حستين هيكل (المفاوضات السرية بين العرب وإسرائيل) الكتاب الأول .
 ص ٤٤ ، ٤٥ طبعة القاهرة سنة ١٩٩٦ .

الغربية الغازية . . فيقول : «إن مسيحية القبطى محافظة - (جامدة) - بقدر ماهو إسلام المسلم . والقبطى غير قابل للتغيير - (التقدم) - . . وهذا راجع « لا لأنه قبطى ، بل لأنه شرقى ، ولأن ديانته التى تسمح بالتقدم قد حوصرت بأخلاط معادية . . وإذا كان المسلم لم يصبح مسيحياً على أى وجه من الوجوه ، فإن القبطى قد أصبح مسلماً من قمة رأسه إلى أخمص قدميه في المسلك الأخلاقي واللغة والروح» (۱)!

فعدو كرومر - المعتمد البريطاني للاستعمار الإنجليزي في مصر - هو وحدة الأمة والحضارة ، التي جعلت الجميع شرقيين ، بصرف النظر عن الملل والشرائع ، والتي جعلت النصراني المصرى متوحداً مع المسلمين في المسلك الأخلاقي واللغة والروح! . .

#### \* \* \*

وعندما أخذ مخطط بونابرت مع اليهود - والذي تبناه الإنجليز إبان تصاعد دورهم الاستعماري في الوطن العربي - . . عندما أخذ هذا المخطط طريقه إلى التطبيق في أرض الواقع . . عبر وعد بلفور سنة ١٩١٧م . . والانتداب البريطاني على فلسطين (١٩٢٠ - ١٩٤٨م) . . وقيام الدولة الصهيونية سنة ١٩٤٨م . . أصبح لهذه الدولة - كقاعدة غربية في قلب وطن الأمة - مخططها للتفتيت والتفكيك ، والذي يستهدف إلغاء الأمة ، وتحويلها إلى ركام من الطوائف والملل والنحل والمذاهب والأقوام والأعراق . .

<sup>(</sup>١) كرومر (مصر الحديثة) - والنص في : محمد السماك (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص ٩٣ . طبعة بيروت سنة ١٩٩٠ م .

ولأن الإسلام هو عامل التوحيد الأول لهذه الأمة ، فلم يقف مخطط التفتيت الصهيوني عند دائرة الأمة العربية ، وإنما امتد ليشمل عالم الإسلام ، من شبه القارة الهندية إلى المغرب الأقصى على شاطئ الأطلسي! . . فكانت الخطة التي صاغها المستشرق الصهيوني «برنارد لويس» Bernard Lewis . . والتي المستشرق الصهيوني «برنارد لويس» Executive Lntelligence researchproject - التي تصدرها وزارة الدفاع الأمريكية - البنتاجون - . . والتي يخطط فيها « لتقسيم الشرق إلى دويلات اثنية أو مذهبية . . وجوجب تلك الخطة يدعو برنارد لويس إلى :

\_\_ ضم إقليم بلوشستان الباكستان إلى مناطق البلوش المجاورة في إيران ، وإقامة دولة بلوشستان .

٢ - ضم الإقليم الشمالي الغربي من الباكستان إلى مناطق
 البوشتونيين في أفغانستان ، وإقامة دولة بوشتونستان .

٣ - ضم المناطق الكردية في إيران والعراق وتركيا ، وإقامة دولة كردستان .

إن اقتطاع المناطق الكردية والبلوشية من إيران ، يفتح ملف التقسيم الداخلي الإيران ، في ضوء الواقع الإثنى ، مما يحقق إقامة الدويلات التالية :

ا - دويلة إيرانستان .

W

ب - ودويلة أذربيجان .

جـ – ودويلة تركمانستان .

د – ودويلة عربستان .

#### ٥- إقامة ثلاث دول في العراق:

١- إحداها كردية سنية في الشمال .

ب - والثانية سنية عربية في الوسط .

جـ - والثالثة شيعية عربية في الجنوب .

#### ٦- إقامة ثلاث أو أربع دويلات في سوريا:

ا - منها واحدة درزية .

ب - وثانية علوية (نصيرية) .

جـ - وثالثة سنية .

#### ٧- وتقسيم الأردن، إلى كيانين:

ا – أحدهما للبدو.

ب - والآخر للفلسطينيين - ( دون إشارة للضفة الغربية للأردن . .
 التي ستضمها إسرائيل) - ! . .

W

٨ - أما العربية السعودية ، فسوف يحسن إعادتها إلى الفسيفساء القبلية التي كانت فيها قبل إنشاء المملكة سنة ١٩٣٣ م ، بحيث لا يعود لها من الوزن سوى ما للكويت والبحرين وقطر وإمارات الخليج الأخرى! . .

٩- يعاد النظر في الجغرافياالسياسية للبنان، على أساس إقامة:

ا - دويلة مسيحية .

ب - ودويلة شيعية .

ج - ودويلة سنية .

- د ودويلة درزية .
- هـ ودويلة علوية .
- ١٠ تقسم مصر إلى دولتين على الأقل:
  - ا واحدة إسلامية .
    - ب والثانية قبطية

W

MA

- ١١- يفصل جنوب السودان عن شماله ، لتقام فيه :
  - ١ دولة زنجية مستقلة في الجنوب .
    - ب ودولة عربية في الشمال .
- ١٢ يعاد النظر في الجغر افية السياسية للمغرب العربي، بحيث تقام للبربر
   أكثر من دولة حسب التوزع والانتماء القبليين.
- ١٢ كذلك يعاد النظر في الكيان الموريتاني، من خلال الصراع القائم بين
   العرب و الزنوج و المولدين، .

وبعد هذا التخطيط ، الذي يضيف إلى «تجزئة وتفتيت (سيكس - بيكو) سنة ١٩١٦ م « أكثر من ثلاثين دويلة ، عرقية ودينية ، ومذهبية . . . يضيف برنارد لويس قوله : «إن الصورة الجغرافية الحالية للمنطقة لا تعكس حقيقة الصراع ، وإن ما هو على السطح يتناقض مع ما هو في العمق : على السطح كيانات سياسية لدول مستقلة ، ولكن في العمق هناك أقليات لا تعتبر نفسها في هذه الدول ، بل ولا تعتبر أن هذه الدول تعبر عن الحد الأدنى من تطلعاتها الخاصة »! . .

ف الخطط لا يرى إلا الصراع . . وهو يريد تفتيت الأقوام والملل والمذاهب إلى دويلات ، ليس لها أدنى مقومات الدول . . كل ذلك

لحساب جعل الطوائف اليهودية ، التي لا تجمعها روابط الأمة الواحدة أو الحضارة الواحدة ، والتي لم تقم ، عبر تاريخها الطويل دولة متحدة . . كل ذلك لحساب أن تصبح هذه الطوائف الدولة المهيمنة على وطن العروبة وعالم الإسلام! . .

نعم ، يفصح برناردلويس عن هذا المقصد ، فيقول في هذا المخطط: «ويرى الإسرائيليون أن جميع هذه الكيانات ، لن تكون فقط غير قادرة على أن تتحد ، بل سوف تشلها خلافات لا انتهاء لها على مسائل حدود وطرقات ومياه ونفط وزواج ووراثة . إلخ . . ونظراً لأن كل كيان من هذه الكيانات سيكون أضعف من إسرائيل ، فإن هذه ستضمن تفوقها لمدة نصف قرن على الأقل»(١)! . .

ففى سبيل العلو الإسرائيلي ، الموظف لحساب المشروع الغربي ، يكون التخطيط والتنفيذ لتفتيت وحدة الأمة الإسلامية إلى ذرات من الأقوام والملل والنحل والمذاهب والطوائف والأعراق والألوان! . . .

#### \* \* \*

ولم يقف الأمر عند التخطيط . . بل لقد أخذ هذا الخطط طريقه إلى التنفيذ بعد سنوات قليلة من قيام إسرائيل . . فبدأ السعى لتحويل عالمنا وأمتنا إلى «مجتمعات فسيفسائية . . أو مجتمعات الموزايك Mosaic Society» .

ففى سنة ١٩٥٤ م تقدم «دافيد بن جوريون» - أحد مؤسسى الدولة الصهيونية ، وأول رئيس لوزرائها- فأعلن : «أن الوقت يعتبر مناسباً لدفع

<sup>(</sup>١) محمد السماك (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص ١٣١ – ١٣٣ ، ١٤٣ . طبعة بيروت سنة ١٩٩٠ م .

لبنان - (أى الموارنة) - إلى المطالبة بإقامة دولة مسيحية . . وأن هذا المشروع سوف يؤدى ، حين نجاحه ، إلى إحداث تغيير أساسى وحاسم في الشرق الأوسط ، وستبدأ مرحلة جديدة . . »! . .

وسجل «موشى شاريت» - (رئيس وزراء إسرائيل يومئذ) - في مذاكراته ، بتاريخ ٢٧ فبراير سنة ١٩٥٤ م تفصيل اقتراح «بن جوريون»: « من الواضح أن لبنان هو الحلقة الأضعف في الجامعة العربية ، ومعظم الأقليات في الدول العربية الأخرى هي أقليات إسلامية ، باستثناء الأقباط ، لكن مصر هي أكثر الدول العربية تماسكاً واستقراراً ، خاصة أن الأغلبية هناك تتشكل من مجموعة دينية واحدة ، ذات تراث واحد ، فيما لا تؤثر الأقلية القبطية بشكل جدى في الوحدة السياسية والوطنية للدولة ، على عكس الوضع في لبنان ، إذ يشكل المسيحيون الأغلبية عبر التاريخ اللبناني ، وهذه الأغلبية لها تراثها وثقافتها المختلفة عن تراث وثقافة الدول العربية الأخرى الأعضاء في الجامعة العربية . (لقد كانت غلطة لا تغتفر من فرنسا أنها وسعت حدود لبنان إلى ما هو عليه اليوم) ، إذ ضمن الحدود الحالية للبنان لا يستطيع المسلمون أن يفعلوا ما يريدون ، حتى لو كانوا يشكلون الأكثرية هناك ، وذلك خوفاً من المسيحيين - (لست أدرى ما إذا كانوا يشكلون الأكثرية بالفعل؟) - . وهكذا تبدو مسألة خلق دولة مسيحية أمراً طبيعياً ، لها جذورها التاريخية ، وستلقى مثل تلك الدولة دعماً واسعاً من العالم المسيحي الكاثوليكي والبروتستانتي . .

كان مثل هذا الأمر يبدو شبه مستحيل في الظروف العادية ،

وذلك لسبب رئيسي هو كون المسيحيين يفتقرون إلى الشجاعة والحافز من أجل تنفيذ مشروع كهذا . أما في حالة انتشار الفوضى والاضطرابات وظهور أعراض الثورة أو الحرب الأهلية ، فإن الأمر يصبح مختلفاً ، إذ يتصرف الضعيف كبطل في مثل تلك الأوقات . وبما أننا لا نستطيع الجزم بالنسبة للأمور السياسية ، نقول ربما كان الوقت الحالى هو الظرف المناسب لخلق دولة مسيحية مجاورة لنا ، ومن دون مبادرتنا ودعمنا القوى لا يمكن إخراج تلك الدولة إلى حيز الوجود! . . يبدو لي أن هذا هو واجبنا الأساسي ، أو على الأقل أحد الهموم الرئيسية لسياستنا الخارجية . وهذا يعني أن علينا أن نحسن استثمار الجهد البشري ، وعامل الوقت ، والعمل بكل الطرق الممكنة لإحداث تغيير أساسي في لبنان . يجب علينا تجنيد «ساسون»(١) وكل من يتكلم العربية بيننا ، ولن نتقاعس عن توفير الأموال اللازمة لإنجاح هذه السياسة . ولا بأس لو اضطررنا أحياناً إلى إنفاق الكثير دون التوصل إلى نتائج سريعة .

فلنركز جهدنا جميعاً على هذه القضية ، فقد لاحت في الأفق فرصتنا التاريخية ، ولن يغفر لنا التاريخ إضاعتها سدى . لنكن على ثقة بأن موقفنا هذا لا يتضمن أى تحد للقوى الكبرى ، إذن علينا أن نشرع في العمل فوراً وقبل فوات الأوان .

وفي سبيل الوصول إلى ما نبتغيه ، علينا فرض قيود على الحدود

<sup>(</sup>١) هو أحد الخبراء الصهايئة في اللغة العربية ، والعادات العربية . والد أول سفير لإسرائيل في مصر بعد إقامة العلاقات الدبلوماسية . ومؤلف كتاب (سبع سنوات في بلاد المصرين) . وهو عن سنوات سفارته بصر من سنة ١٩٨١ حتى سنة ١٩٨٨ م .

اللبنانية وتنظيمها ، ويستحسن اختيار بعض اللبنانيين في الداخل والخارج وتجنيدهم من أجل خلق الدولة المارونية . لست على معرفة بأناس يمكننا التنسيق معهم في لبنان ، ولكن هناك طرفاً عديدة يمكننا بواسطتها تحقيق المشروع المقترح . . » .

إمضاء : دافيد بن جوريون

وفي تعقيب «موشى شاريت» على هذه «البروتو كولات» ، التي سطرها «بن جـوريون» ، كـتب - في ١٨ مـارس سنة ١٩٥٤ م -يقول: «إنني بالتأكيد أحبذ تقديم المساعدات والدعم الفعال لأي شكل من أشكال تحريك الأقلية المارونية بهدف تثبيت وتقوية ميولها الانعزالية ، بغض النظر عن مدى فرص النجاح أمامها ، في حال وجود مثل تلك القاعدة يعتبر مجرد تحريك الأقليات عملا إيجابياً لما قد ينتج عنه من أثار تدميرية على المجتمع المستقر ، ناهيك عن المتاعب التي يمكن أن يسببها للجامعة العربية ، كما أنه يخدم غرض صرف الأنظار عن تعقيدات الوضع العربي الإسرائيلي ، ويذكى النار في مشاعر الأقليات المسيحية في المنطقة ، وتوجيهها نحو المطالبة بالاستقلال . . وعلاوة على ذلك ، أود أن أوكد على ضرورة إبقاء هذه الخطة في نطاق السرية الكاملة ، لأننا في حال تسربها وانتشارها - وهو خطر لا يمكن إنكاره في ظل الظروف الراهنة للشرق الأوسط- سنعاني خسارة لن يعوضها شيء ، ولو كان نجاح العملية ذاتها ... !

هكذاً ، ومنذ سنة ١٩٥٤ م ، بدأت اسرائيل تنفيذ مخطط :

ا - تثبيت وتقوية الميول الانعزالية للأقليات في العالم العربي . .
 بدءاً بالأقلية المارونية . .

ب - وتحريك الأقليات ، لدمير الجتمعات المستقرة ، وإذكاء النار في مشاعر الأقليات المسيحية في المنطقة ، وتوجيهها نحو المطالبة بالاستقلال!! . .

وفى ضوء هذا الخطط ، علينا أن نراجع مظاهر الانعزال لدى الأقليات . وألوان تحركاتها كأقليات ، وتزايد الحديث عن همومها - داخلياً وخارجياً - . . وتزايد الأضواء المسلطة عليها ، فى عزلة عن مجتمعاتها!! . . علينا أن نراجع مظاهر وثمرات هذا الخطط عبر العقود التى تلت هذا التخطيط! . . وأن نرصد الأفكار والنظريات والمؤسسات التى أحترفت وتحترف «صناعة عزل وتحريك الأقليات» .

وإذا كان «موشى شاريت» - رئيس وزراء إسرائيل يومئذ - قد كتب هذا التعقيب على مذكرة «دافيد جوريون» في مارس سنة ١٩٥٤م . . فلقد عقدت القيادة الإسرائيلية اجتماعاً مشتركاً ، لوضع هذا التخطيط في التنفيذ - في ١٦ مايو سنة ١٩٥٤م - » حضره كبار مسئولي وزارتي الدفاع والخارجية . وفيه طالب «بن جوريون» مرة أخرى ، بتحريك الأوضاع في لبنان ، والقيام بعمل ما ، خاصة أن الظروف ملائمة للغاية ، بسبب تزايد التوتر بين العراق وسوريا ، وتفاقم الأوضاع الداخلية التي تعانى منها سوريا ، وسارع «موشى ديان» إلى تأييد موقف « بن جوريون » ، بحماس بالغ .

كان أهم ما يشغل «ديان» هو العثور على ضابط لبناني ، ولو برتبة

رائد ، للقيام بدور المنقذ للشعب المسيحى (١) ، وفى حال إيجاد مثل هذا الشخص يكون دور إسرائيل العمل لاستمالته بإظهار المودة تجاهه أو إغرائه بالأموال ، عندها سيتمكن الجيش الإسرائيلي من دخول لبنان واحتلال الأجزاء الضرورية من الحدود ، وأخيراً خلق كيان مسيحى يقيم علاقات وثيقة مع إسرائيل ، أما بالنسبة للمناطق الواقعة جنوب «الليطاني» فسوف يتم ضمها إلى إسرائيل نهائياً» .

«بعد ذلك أوصى رئيس الأركان- «ديان» - بتنفيذ هذه الخطة في الغد، ودون انتظار النتائج التي ينتظر أن يسفر عنها الوضع المتوتر بين دمشق وبغداد . . » .

ويعلق «موشى شاريت» – فى مذكراته – على نتائج اجتماع ١٦ مايو ١٩٥٤ م، فيقول : «فى الوقت ذاته، وافقتُ على تشكيل لجنة مشتركة من موظفى وزارتى الدفاع والخارجية لمعالجة الشئون اللبنانية ، على أن تكون تلك اللجنة (كما طالب بن جوريون) تحت إشراف رئيس الوزارء .

كان رئيس الأركان - «ديان» - لم يزل مصراً على رأيه ، بضرورة العثور على ضابط لبنانى لاستخدامه كواجهة لتنفيذ أغراضنا فيتمكن الجيش الإسرائيلى عندها من الاستجابة لنداء الإغاثة المنطلق من لبنان ، ويهرع لتحريره من الاضطهاد الإسلامى . لن تكون تلك العملية سوى مغامرة جنونية ، لكن علينا أن نعمل لمنع المضاعفات الخطيرة ، وعلى اللجنة أن تكلف بمهمة القيام

<sup>(</sup>١) لاحظ أن المسيحيين ، يومثذ في لبنان كانوا يهيمنون على مختلف ميادين وقطاعات ومؤسسات الدولة والجتمع! . .

بالدراسات ، وأن تعمل بحذر وتعقل لتوجيه وتشجيع الدوائر المارونية الرافضة للضغوط الإسلامية كي تضع ثقتها بنا وتعتمد علينا كلياً . . »!

ونحن عندما نقرأ هذا الذي كتبه «موشى شاريت» - في مذاكراته - بتاريخ ١٨ مايو سنة ١٩٥٤ م . . فكأنما نشاهد ما تجسد على أرض لبنان في السبعينيات والثمانينيات . . لقد استطاع التنفيذ الصهيوني - بتحريك الأقلية المارونية نحو المزيد من الانعزالية . . وبخلق العمالة في صفوفها - أن يحقق «البروتو كولات» التي سجلتها مذكرات «موشى شاريت» في الخمسينيات !!(١) . .

#### \* \* \*

ولم يكن لبنان سوى نقطة البدء . . فمنذ الخمسينيات ، حدد هذا الخطط التفتيتي أن الهدف هو «المنطقة» ، وليس فقط «لبنان» فالهدف من تحريك الأقليات هو تدمير مجتماعتها المستقرة ، وإذكاء النار في مشاعر الأقليات في المنطقة ، وتوجيهها نحو المطالبة بالاستقلال . . تحقيقاً لواقع «المجتمعات الفسيفسائية أو مجتمعات الوزايك Mosaic Society» . .

فبدأ ، منذ عقد الثمانينيات ، تطوير الخطط ، لتعميمه في الوطن العربي ، كخطوة نحو الآفاق التي رسمها له برناردلويس . . أفاق العالم الإسلامي ، من شبه القارة الهندية إلى شاطئ الأطلسي! . .

ففي ١٨ ديسمبرسنة ١٩٨١م . . نشرت جريدة «معاريف»

<sup>(</sup>١) انظر : د . سعد الدين إبراهيم (الملل والنحل والأعراق : هموم الأقليات في العالم العربي) ص ٧٤٠ - ٧٤٨ طبعة القاهرة سنة ١٩٩٤ م .

الإسرائيلية ، نص محاضرة لوزير الدفاع الإسرائيلي «أربيل √ شارون ، تحدث فيها عن أمال التفتيت - في الثمانينيات - لجتمعات - كمصر - كان «بن جورين» يستبعد إمكانية تفتيتها في الخمسينيات! . . قال «شارون» : « إن إسرائيل تصل بمجالها الحيوى إلى أطراف الاتحاد السوفيتي شمالاً ، والصين شرقاً ، وإفريقيا الوسطى جنوباً ، والمغرب العربي غربا- (أي العالم الإسلامي كله) - فهذا الجال عبارة عن مجموعات قومية وإثنية ومذهبية متناحرة . ففي الباكستان شعب «البلوش» ، وفي إيران يتنازع على السلطة كل من الشيعة والأكراد ، والمسألة الأرمنية ، أما في العراق فمشكلاته تندرج في الصراع بين السنة والشيعة والأكبراد ، في حين أن سورية تواجه مشكلات الصراع السني العلوى ، ولبنان مقسوم على عدد من الطوائف المتناحرة ، والأردن مجال خصب لصراع من نوع: فلسطيني - بدوى ، كذلك في الإمارات العربية ، وسواحل المملكة العربية السعودية الشرقية ، حيث يكثر الشيعة من ذوى الأصول الإيرانية ، وفي مصر جو من العداء بين المسلمين والأقباط ، وفي السودان حالة مستمرة من الصراع بين الشمال والجنوب المسيحى - الوثني ، أما في المغرب فالهوة ما بين العرب والبربر قابلة للاتساع»(١) . .

فكأنه يعيد قراءة مخطط التفتيت الذي وضعه «برناردلويس» للعالم الإسلامي بأسره ، مع حديث عن هذا العالم الإسلامي باعتباره «المجال الحيوى لإسرائيل»!! - وهو «جنون كاذب للعظمة» . . فما إسرائيل- في هذا المخطط - إلا «أداة . . وشريك»! . .

<sup>(</sup>١) (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص ١٤٣، ١٤٣.

وفى العام التالى - سنة ١٩٨٢ م - تعيد المنظمة الصهيونية العالمية الإفصاح عن هذا المخطط ، فتنشر مجلتها الفصلية (الاتجاهات) «كيفونيم» Kivunim - عدد ١٤ فبراير سنة ١٩٨٢ م - تحت عنوان «استراتيجية إسرائيل فى الثمانينيات» : «إن العالم العربى - الإسلامى ليس هو المشكلة الاستراتيجية الأساسية التى ستواجهنا خلال الثمانينيات ، وذلك على الرغم من أن له النصيب الأوفر فى تهديد إسرائيل بسبب قوته العسكرية الآخذة فى الازدياد . وهذا العالم ، بطوائفه وأقلياته وأجنحته ونزاعاته الداخلية التى تؤول إلى دمار داخلى مذهل - كما نشهد اليوم فى لبنان وإيران غير العربية ، والآن فى سوريا أيضاً (١) - غير قادر على التصدى لمشكلاته الأساسية الشاملة ، وبالتالى فإنه لا يشكل تهديداً فعلياً لدولة إسرائيل فى المدى البعيد ، وإنما فى المدى القصير ، إذ هناك أهمية إسرائيل فى المدى البعيد ، وإنما فى المدى القصير ، إذ هناك أهمية كبرى لقوته العسكرية الآنية .

فعلى المدى البعيد لايستطيع هذا العالم البقاء ببنيته الحالية في المناطق الحيطة بنا ، من دون تقلبات فعلية .

إن العالم العربى مَبنى مثل برج ورقى مؤقت ، شيده الأجانب (فرنسا وبريطانيا فى العشرينيات) من دون اعتبار لإرادة السكان وتطلعاتهم . فقد قسم إلى ١٩ دولة ، كلها مكونة من تجمعات من الأقليات والطوائف المختلفة التى يناصب بعضها البعض العداء . وهكذا ، فإن كل دولة عربية - إسلامية تتعرض اليوم

 <sup>(</sup>۱) في ذلك التاريخ كانت الحرب الطائفية في لبنان قائمة ، وكانت أحداث حماة بين جماعات إسلامية والحكومة مثارة ، وكانت إيران في حرب مع العراق ونزاع مع الأكراد . .

لخطر التفتت الإثني- الاجتماعي في الداخل ، لدرجة أن بعضها يدور فيه الآن حروب أهلية .

إن صور الوضع (القومية - الإثنية - الطائفية هذه) من المغرب حتى الهند ، ومن الصومال حتى تركيا ، تشهد على انعدام الاستقرار ، والتفتت السريع في جميع أنحاء المنطقة الحيطة بنا .

وعندما نضيف إلى ذلك الصورة الاقتصادية ، فإننا ندرك إلى أى حد تقوم المنطقة بأسرها فعلاً على برج من الورق ، من دون أى فرص للتصدى لمشكلاتها الخطرة .

إن مصر مفككة ومنقسمة إلى عناصر سلطوية كثيرة ، وليس على غرار ما هى الحال اليوم ، لا تشكل أى تهديد لإسرائيل ، وإنما ضمانة للأمن والسلام لوقت طويل ، وهذا اليوم فى متناول يدنا .

إن دولاً مثل ليبيا والسودان والدول الأبعد منهما لن تبقى على صورتها الحالية ، بل ستقتفى أثر مصر فى انهيارها وتفتتها ، فمتى تفتت مصر تفتت الباقون - (!!) - إن رؤية دولة قبطية ميسحية فى صعيد مصر ، إلى جانب عدد من الدول ذات سلطة أقلية - مصرية ، لا سلطة مركزية كما هو الوضع الآن ، هى مفتاح هذا التطور التاريخي الذي أخرته معاهدة السلام ، لكنه لا يبدو مستبعداً في المدى الطويل .

إن الجبهة الغربية ، التي تبدو للوهلة الأولى معضلة ، هي أقل تعقيداً من الجبهة الشرقية ، حيث أصبحت ماثلة أمامنا اليوم جميع الأحداث التي كانت بمثابة أمنية في الغرب ، ذلك أن تفتت لبنان

بصورة مطلقة إلى خمس مقاطعات إقليمية هو سابقة للعالم العربي بأسره ، بما في ذلك مصر وسوريا والعراق وشبه الجزيرة العربية ، إذ أخذ ينحو منحي مشابها منذ اليوم .

إن تفتت سوريا والعراق لاحقاً إلى مناطق ذات خصوصية إثنية ودينية ، على غرار لبنان ، هو هدف من الدرجة الأولى بالنسبة لإسرائيل في الجبهة الشرقية في المدى البعيد ، إذ إن تشتيت القوة العسكرية لهذه الدول هو اليوم الهدف المرسوم في المدى القصير ، وسوف تتفتت سوريا وفق التركيب الإثني والطائفي إلى عدة دول مثل لبنان حالياً(۱) ، بحيث تقوم على ساحلها دولة علوية - شيعية ، وفي منطقة دمشق دولة سنية أخرى معادية للدولة الشمالية ، والدروز سيشكلون دولة ، ربما أيضاً في معادية للدولة الشمالية ، والمدروز سيشكلون دولة ، ربما أيضاً في ضمانة الأمن والسلام في المنطقة بأسرها في المدى الطويل . وهذا الأمر في متناول يدنا اليوم .

إن العراق ، الغنى بالنفط من جهة ، والذى يكثر فيه الانشقاق والأحقاد في الداخل من جهة أخرى ، هو المرشح المضمون لتحقيق أهداف إسرائيل ، إن تفتيت العراق هو أكثر أهمية من تفتيت سوريا(٢) ، فالعراق أقوى من سوريا ، وقوته تشكل في المدى القصير خطراً على إسرائيل أكثر من أي خطر أخر . وحرب عراقية -

<sup>(</sup>١) الإشارة إلى لبنان أثناء الحرب الطائفية . . وقبل اتفاق الطائف ، والتغلب على محنة الحد . .

<sup>(</sup>٢) الجولان السوري المحتل من قبل إسرائيل في حرب يونيو سنة ١٩٦٧ م .

<sup>(</sup>٣) في ضوء هذه الأولويات يقرأ ما يحدث لوحدة العراق بعد حرب الخليج الثانية !!

سورية ، أو عراقية - إيرانية سوف تفتت العراق وتؤدى به إلى انهيار في الداخل قبل أن يصبح في إمكانه التأهب لخوض صراع على جبهة واسعة ضدنا . وكل مواجهة بين الدول العربية تساعدنا على الصمود في المدى القصير ، وتختصر الطريق نحو الهدف الأسمى ، وهو تفتيت العراق إلى شيع مثل سوريا ولبنان . وفي العراق سوف يكون التقسيم الإقليمي والطائفي متاحاً ، كما كان الوضع في سوريا في العهد العشماني . وهكذا تقوم ثلاث دول (أو أكشر) حول المدن العراقية الرئيسية : البصرة ، وبغداد ، والموصل ، إذ تنفصل مناطق شيعية في الجنوب عن الشمال السنى والكردي بأكثريته ، ولعل المواجهة الإيرانية العراقية تؤدى إلى ازدياد حدة هذا الاستقطاب اليوم .

إن شبه الجزيرة العربية بأسره هو مرشح طبيعى للانهيار ، وأكثر اقتراباً منه ، بفعل ضغط داخلى وخارجى ، وهذا الأمر غير مستبعد في معظمه ، خصوصاً في السعودية ، سواء أبقيت القوة الاقتصادية القائمة على النفط أم انخفضت في المدى البعيد . فالاضطراب والانهيار من الداخل هما مسار واضح وطبيعي في ضوء تركيبة الدول القائمة ، التي تفتقر إلى كيان .

إن الأردن هدف استراتيجي أتى في المدى القصير ، لكنه ليس كذلك في المدى الطويل ، لأنه لا يشكل أى تهديد فعلى في المدى الطويل ، بعد انحلال وتصفية الحكم المديد للملك حسين ، وانتقال السلطة إلى الفلسطينيين في المدى القصير . ليس هناك أى إمكان بأن يبقى الأردن قائماً على صورته وبنيته الحاليتين في المدى الطويل . وينبغي أن تؤدى سياسة إسرائيل ، حرباً أو سلماً ، إلى تصفية الأردن بنظامه الحالى ، ونقل السلطة إلى الأكشرية الفلسطينية ، فتبديل الحكم شرقى النهر ، سوف يؤدى أيضاً إلى

تصفية مشكلة المناطق الآهلة بالعرب غربى النهر ، حرباً أم سلماً ، إن الهجرة من المناطق ، والجمود الاقتصادى – الديموجرافي فيها ، هو الضمانة للتغيير الوشيك على ضفتى النهر (١١) ، وعلينا أن نكون ناشطين من أجل تسريع هذا التغيير ، وفي وقت قريب .

إنه ، في العصر النووى ، لا يمكن ضمان بقاء إسرائيل إلا بمثل هذا التفكيك ، ويجب من الآن فصاعداً ، بعشرة السكان ، وهذا دافع استراتيجي . فإذا لم يحدث ذلك ، فليس باستطاعتنا البقاء مهما كانت الحدود (٢) . . » !! . .

告 告 告

ولم تغير حقبة التسعينيات - بما حملت من مشاريع «للتسويات» بين العرب وإسرائيل - شيئاً من التخطيط الاستراتيجي الصهيوني لتفتيت وشرذمة العرب والمسلمين ، ولا متابعة تنفيذ هذا التخطيط . .

ففى ٢٠ مايوسنة ١٩٩٢ م عقدت ندوة ، دعا إليها «مركز بارايلان للأبحاث الاستراتيجية» - التابع لجامعة بأرايلان الإسرائيلية - شاركت فيها وزارة الخارجية الإسرائيلية - بواسطة «مركز الأبحاث السياسية» - التابع لها - وأسهم فيها باحثون من «مركز ديان» - التابع لجامعة تل أبيب - . . ندوة حول «الموقف الإسرائيلي من الجامعات الإثنية والطائفية في منطقة الشرق الأوسط» وطموحاتها وتطلعاتها الاستقلالية ، في ضوء ما حققه أكراد العراق !!! . .

أى تهجير العرب من فلطين إلى شوقى الأردن ، وتحقيق النقاء اليهودى على «الأرض التوراتية» ، كما هو التخطيط الأول للمشروع الصهيوني : أرض بلا شعب لشعب بلا أرض ا . .
 (٢) (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص ١٤٠ - ١٤٤٤ .

أى أن حرب الخليج الثانية سنة ١٩٩١ م . . وما فتحته من أبواب التمزق العربى والتشرذم الطائفى قد مثلت بالنسبة لخطط التفتيت الصهيونى عامل تصعيد ، ومرحلة جديدة لدفع واقع عالمنا العربى في اتجاه «تنفيذ» التخطيط القديم . .

ولقد ناقشت هذه الندوة أحد عشر بحثاً ، تفصح عناوينها - مجرد العناوين - عن الحتوى . . فمنها :

«تأييد إسرائيل للنزعات الانفصالية للجماعات العرقية والإثنية ، والاعتبارات الكامنة وراءه» . .

و «حرب الخليج هل أنهت تقسيم لبنان » ؟ . .

و «دعم إسرائيل للحركة الكردية ، قبل وبعد حرب الخليج » . .

و «ثورة الشيعة في جنوب العراق ، أثناء حرب الخليج » . .

و «سوريا هل ستبقى دولة موحدة في ظل انتعاش الاتجاهات الانفصالية في المنطقة والعالم » ؟ . .

و « إسرائيل ونضال جنوب السودان من أجل الاستـقـلال والحرية» . .

و « الاستقطاب بين المسلمين والأقباط في مصر » . .

و « إسرائيل ونضال البربر في شمال إفريقيا » . .

و « الشيعة في أقطار الخليج ( السعودية - البحرين - الكويت - الإمارات - قطر ) هل يشورون كما ثار شيعة لبنان ؟ . . الموقف الإسرائيلي والإيراني » . .

و « إسرائيل ودول الجوار في إفريقيا : أثيوبيا - تشاد -السنغال» . .

و «العلاقات بين إسرائيل ودول الجوار المحيطة بالعالم العربي (تركيا - إيران - أثيوبيا) . .

وفى هذه الأبحاث . . كشف عن صفحات قديمة فى مخطط التفتيت ، تمت فيها «اتصالات» و «محاولات» صهيونية مع أفراد من الطوائف والملل والأقوام العرب والمسلمين ، سبقت قيام الدول الإسرائيلية سنة ١٩٤٨ م ! . .

وتأكيد على موقع هذا المخطط من «المصالح العليا . . والقضايا المهمة في الجال الاستراتيجي لإسرائيل» . .

وحديث صريح عن «تبنى الحكومات الإسرائيلية المتعاقبة سياسة تقوم على دعم الأقليات غير العربية ( العرقية) والعربية الطائفية فى الشرق الأوسط وتأييد طموحاتها ورغباتها ، سواء فيما يتعلق بالمساوأة فى الحقوق ، وحق تقرير المصير ، أو إقامة كيانات مستقلة ، وذلك انطلاقاً من الحلف الطبيعى القائم بين إسرائيل وهذه الأقليات .

ونحن لن نجانب الحقيقة - (والحديث من مقدمة أبحاث هذه الندوة) إذا قلنا إن هذا المفهوم قد تم تبنيه أيضاً من قبل الحركة الصهيونية وأجهزتها ، بدليل أن الوكالة اليهودية بدأت اتصالاتها بالزعماء الدينين السياسين المارونيين في عهد الاستيطان اليهودي في فلسطين - أي منذ الثلاثينيات والأربعينيات . .

وقد اتُّخد هذا الموقف انطلاقاً من الإدراك بأن هذه الأقليات ،

وخاصة المارونيين في لبنان والأكراد في العراق والدروز في سوريا ، والجماعات الأخرى في الأقطار العربية الأخرى ، هي شريكة في المصير ، ولابد من أن تقف مع إسرائيل في مواجهة ضغط الإسلام والقومية العربية»(١) .

وفى أبحاث هذه الندوة - التى تمثل حلقة التسعينيات فى هذا المخطط القديم - كشف عن حركة «الخط البياني» لتنفيذ هذا المخطط ، نفهم منه :

\* تراجع نجاحات التنفيذ في حقبة المد القومي العربي ، منذ
 النصف الثاني لعقد الخمسينيات ، بسبب «تقبل الأقليات غير العربية
 أو تعايشها مع شعارات» هذا المد - الوحدوية والاجتماعية - . .

\* وعودة الاتصالات الصهيونية مع دوائر من هذه الأقليات ، في عقد السبعينيات ، لتراجع المشروع القومي ، بعد حرب سنة ١٩٦٧ . . « كما شهد عقد الثمانينيات تحولات كبيرة في تطور الاتصالات مع تلك الأقليات والجماعات» .

\* أما في حقبة التسعينيات «وأحداث الخليج والحرب التي دارت في أعقابها» فلقد انتقل التنفيذ الصهيوني لهذا المخطط إلى طور جديد . . فحرب الخليج «أدت إلى إيجاد ظروف جديدة لتعميق الاتصالات ، وتوسيع دائرتها ، لتتحول هذه المرة إلى موقف

 <sup>(</sup>١) ندوة الموقف الإسرائيلي من الجماعات الإثنية والطائفية في العالم العربي) ص ٦ .
 ترجمة الدار العربية للدراسات والنشر . طبعة القاهرة سنة ١٩٩٢م .

إسرائيلى ثابت يرتكز على ضرورة تقديم الدعم العسكرى ، وعدم الاكتفاء بالدعم السياسى والمعنوى . . إن تطورات وتداعيات أزمة الخليج والحرب التى نشبت بسببها حتّمت انتقال السياسة الإسرائيلية الثابتة فى دعم الأقليات إلى مرحلة الدعم والتأييد الفعلى والعملى . . تحقيقاً لمصلحة إسرائيل ، التى تقضى أن تكرس تلك الصراعات وتتعمق ، لأن انقسام العالم العربى يعنى فى نهاية المطاف إضعافه وتشتت قواه وطاقاته التى كان يمكن أن يُعبثها ويحشدها فى مواجهة إسرائيل . .»!(۱) .

فالحديث عن «السلام»، والدخول في مشاريع «التسوية» قد صاحبها ـ وهذا ما يجب تدبره وتأمله ملياً ـ تصاعد الخط البياني لتنفيذ «الثوابت» الصهيونية لتفتيت الأمة ووطنها . . لأن المقاصد الصهيونية والغربية «ثوابت» وليست «متغيرات» . . إنها بعبارة «مخطط التسعينيات» ـ : «مواجهة ضغط الإسلام والقومية العربية»!! . . ذلك أن أي طائفة أو جماعة تعادى القومية العربية (العدو الأول للشعب اليهودي) ، أو تبدى استعداداً عاربتها أو مقاومتها ، هي حليف وقوة لنا لتنفيذ سياسية الاستيطان والدولة التي مازالت في مرحلة التكوين»!!(۲) .

فالمشروع الصهيوني لازالت دولته ـ في التسعينيات ـ «بمرحلة التكوين» . . واكتمال هذا التكوين وثباته رهن بالخلاص من وحدة العرب ، حتى في الأُطر القطرية التي فرضها عليهم الاستعمار!! . .

※ ※ ※

<sup>(</sup>١) ، (٢) المرجع السابق . ص٧ ـ ١٠ .

هكذا ، تحددت ووضحت الاستراتيجية :

\* فالغرب قد جعل الصراع سبيله للهيمنة على العالم . . وهو قد جعل العالم الإسلامي هدفاً أول في صراعه ضد الحضارات غير الغربية . .

\* وإسرائيل : مشروع غربي ، وأداة غربية في هذا الصراع الحضاري ، الذي تستخدم فيه كل أدوات الصراع . .

\* والخطط الصهيونى - القدم . . والذى بدأ تنفيذه - منذ الخمسينيات - فى لبنان - . . يستهدف تفتيت وتفكيك كل العالم الإسلامى ، وتحويله إلى ذرات عرقية وطائفية ومذهبية ، وذلك لتحقيق الأمن للهيمنة «الغربية - الصهيونية» فى المدى البعيد . . وبنص عبارة (استراتيجية إسرائيل فى الثمانينيات) : «فإن التفتيت هو ضمانة الأمن والسلام لإسرائيل فى المنطقة فى المدى الطويل . . وإذا لم يحدث ذلك ، فلا بقاء لإسرائيل ، مهما كانت الحدود»!

\* وإذا كان الخطط قد بدأ بلبنان . . فإن ميدانه هو كل عالم الإسلام . . وللعراق أولوية في مخطط التفتيت . . أما مصر فهي ضمان النجاح الصهيوني . . وبعبارتهم : « . . فمتى تفتتت مصر تفتت الباقون» !! . .

\* وهذا الخطط ينطلق من العمل على تحويل «نعمة التنوع والتعددية»، في العالم الإسلامي، إلى «نقمة التمزق إلى ذرات» تذروها رياح العلو الصهيوني . . فهم يزعمون أن وحدة العرب

مصطنعة ، وأن العالم العربى «برج ورقى مؤقت» ، اصطنعته إنجلترا وفرنسا فى معاهدة «سيكس - بيكو» سنة ١٩١٦ م ، على غير إرادة من العرب . . بينما الحقيقة التى علمها الجميع أن «سيكس - بيكو» جزأت العالم العربى واستعمرته ، ولم تصطنع له وحدة مصطنعة! . . وأن إرادة العرب ، يومئذ ، كانت وحدة الولايات العربية العثمانية . . وهي إرادة حاربوا في سبيلها ، وسقط منهم الشهداء دفاعاً عنها! . .

وهذا الذى تسميه مخططات التفتيت والتفكيك بـ «البرج الورقى» ، و «المجتمعات الموزايك الورقى» ، و «المجتمعات الموزايك «Mosaic Socity» . . هو ، في الحقيقة : التنوع والتعددية والتمايز ، الذى حافظ عليه الإسلام ، باعتباره سنة الله - في الاختلاف - التي لا تبديل لها ولا تحويل ، مع توظيف هذا التنوع وهذه التعددية لبنات في بناء الأمة ، التي وحدها الإسلام في العقيدة والشريعة والخضارة والدار ، مع احتضان وحدتها للتنوع في الملل والنحل والأقوام والمذاهب والأوطان والعادات والأعراق . .

فهذه الملل والنحل والأعراق والطوائف والمذاهب ، موجودة منذ قرون ، منها تبلورت الأمة الواحدة . . وجميعها أسهم في صناعة الحضارة الواحدة ، وفي تجديدها وإحيائها ، وأيضاً في الدفاع عنها ضد الغزاة . . فتنوعها ميزة ، ومصدر غنى وثراء ، وليس نقيصة ، ولا نقطة ضعف ، طالما ابتعدنا بها عن غلوى الإفراط والتفريط . . الغلو الذي لا يرى سوى التنوع والخصوصيات . . والغلو الذي لا يرى سوى الوحدة ، فينكر الخصوصيات ! . .

وفى ظل تنوع بهذا الاتساع ، فى أمة بهذا الحجم ، وأمام تحديات على هذه الدرجة من الشراسة . . لا يتصور عاقل خلو عالم الإسلام من المشكلات ، بل والتوترات . . لكن القضية هى : ما هو الحل؟ هل هو التفتيت والتفكيك إلى ذرات - فى عالم يسلك سبيل التكتلات ، ويتحدث عن صراع الحضارات؟ - وفى ذلك الكارثة المحققة للجميع ؟ ! . .

أم التطبيق المعاصر والمتطور والخلاق للمنهج التاريخي ، الجامع بين «التعددية» وبين «الوحدة» ، والذي تمثل التعددية فيه مصدر غنى وثراء ، بل وزهو نتيه به على الحضارات الأخرى . . وذلك عندما يغنى «التنوع» هذه «الوحدة» الجامعة لأمة الإسلام ؟! . .

## \* \* \*

وإذا كانت هذه هي «المخططات الخارجية» - المعلنة - . . والتي وضعتها الغزوة الغربية لعالم الإسلام في الممارسة والتطبيق ، قبل قرنين من الزمان- منذ حملة بونابرت على مصر سنة ١٧٩٨ - وشارك فيها الكيان الصهيوني منذ ما يقرب من نصف قرن - . . فما هي انعكاسات هذه المخططات على «جبهتنا الداخلية»؟ . . وما هي حظوظ هذا المخطط التفتيتي من النجاح على جبهات الملل والأقوام والمذاهب في واقعنا - وواقعنا العربي الإسلامي على وجه الخصوص - ؟؟ . .

لابد أن نعترف بأن مواطن عديدة من جبهاتنا الداخلية قد «رشحت» على ثقافات وتوجهات قطاعات منها آثار وتأثيرات من هذه الخططات!! . . بدأت هذه الخططات فعلها منذ الاحتلال الفرنسي للمغرب العربي ، وخاصة في العقود الأولى من القرن العشرين . .

يعلن عن ذلك الخطط الكاتب الفرنسى «فيكوربيكيه»، في كتابه (العنصر البربرى) - الصادر سنة ١٩٢٥م- فيقول: «إننا نشاهد تغلب اللغة العربية في السهول، حيث السكان العرب، وهذا يكننا تعليله بأن اللغة البربرية لا تُكتب، وبأن اللغة العربية هي لغة القرآن، وقد لعبت «الكتاتيب» دوراً هاماً في الاستعراب، ولذلك، فإن كل مجهوداتنا يجب أن تصب على تعليم البرابرة

الفرنسية ، بلا واسطة لغة أخرى . لقد هيأنا سنة ١٩٢٣م للمدرسة برنامجاً فرنسياً بربرياً له روح فرنسية كاثوليكية . . وهذه خطة حسنة لوقف التعامل مع اللغة العربية على أنها لغة التفاهم ، ويمكننا بسهولة كتابة البربرية بالحروف الفرنسية ، كما فعلنا بالهند الصينية .

وإذا لم يكننا عقد الأمل على رجوع البربر عن الإسلام ، ونبذهم لهذا الدين ، لأن جميع الشعوب لا تبقى بدون دين في مرحلة تطورها ، فيجب أن لا نخشى من ذلك ، خاصة إذا تمكنا أن نفصل بين الإسلام والاستعراب . . وفصل الدين عن القانون المدنى ، مثلما حدث بإدخال تغييرات هامة سنة ١٩١٧م في قانون الأحوال الشخصية . . ولذلك يمكننا أن نحصر الإسلام في الاعتقاد وحده . . وعلى هذا لا يهمنا كثيراً أن تضم الديانة الشعب كله ، أو أن أيات من القرآن يتلوها رجال بلغة لا يفهمونها . فالديانة الكاثوليكية تستعمل اللغة اللاتينية والإغريقية والعبرانية في قداديسها(۱)»!! . .

فسلخ البربر عن الأمة ، مخططه : علمنة الإسلام . . وفرنسة اللغة . . فإذا أصبح القانون علمانياً ، وأصبحت اللغة فرنسية ، فلا خطر من «العقيدة الإسلامية» ولا من آيات قرآنية تتلى بعربية لا يفهمها المتفرنسون ، فمثلها كمثل قداس كاثوليكي باللغة اللاتينية الميتة ! . .

وإذا كانت «الأعراف البربرية» ، بنظر الشريعة الإسلامية ، هي

<sup>(</sup>١) (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص ٥٩ ، ٥٩ .

مصدر من مصادر الأحكام . . فلقد خطط الفرنسيون لدمج الأعراف البربرية في القانون الفرنسي ، بدلاً من دمجها في الشرع الإسلامي ، لاستبعاد الشريعة الإسلامية ، لأنها رباط حياتي الإسلامي ، لاستبعاد الشريعة الإسلامية ، لأنها رباط حياتي مُوحًد للأمة . . وعن ذلك كتب «جورج سوردون» - أستاذ الحقوق في معهد الدروس العليا «بالرباط» - في كتابه (مبادئ الحقوق العرفية المغربية) - الصادر بالرباط سنة ١٩٢٨م - يقول : «يجب جمع العادات البربرية . . لئلا تضمحل في الشرع الإسلامي . . إذ العرف البربري يندمج في القانون الفرنسية من أن نراه يندمج في القانون الفرنسية هي التي فتحت البلاد العربية ، وهذا يخولنا اختيار التشريع الذي يجب تطبيقه في هذه البلاد . . (۱)»!! . . .

وهذا «الفكر» ، الذى صاغه «الأساتذة» الفرنسيون ، مخططاً لسلخ البربر عن العرب والمسلمين ، لم يقف عند حدود «الفكر» . . وإنما وضعته سلطات الاحتلال في الممارسة والتطبيق . .

«فالمقيم العام الفرنسي» في المغرب- المارشال «ليوتي» - يصدر الأمر إلى وزارة العدل بالعمل على استبعاد اللغة العربية ، لأنها هي رباط البربر بالإسلام وأمته . . والعمل على الانتقال بالبربر من البربرية إلى الفرنسية مباشرة! . . فيقول في هذا «الأمر» : «إنه لخطأ فاحش التصرف بشكل يساعد على إعادة إحياء العلاقة بين

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٥٧ .

العرب والبربر . ولا حاجة لنا في تعليم العربية للبربر ، فالعربية هي رائد الإسلام ، لأن هذه اللغة تُعَلِّم من القرآن ، ومصلحتنا هي أن غدن البربر خارج دائرة الإسلام . وأما ما يتعلق باللغة ، فيجب علينا أن نضمن الانتقال مباشرة من البربرية إلى الفرنسية بدون واسطة» (١) !! . .

وتوجّه السلطات الاستعمارية في الرباط - «الإقامة العامة» - إلى الحكومة الفرنسية في باريس مذكرة - رقمها ٣٨٨٨ - وإشارتها الى الحكومة الفرنسية في باريس مذكرة - رقمها ٣٨٨٨ - وإشارتها ch - وتاريخها ١٣ يونيو سنة ١٩٢٧ م - تقول فيها : « إن مبدأ استقلال العرف البربري ودوائر اختصاصه عن الشرع الإسلامي ، يحقق أكبر مصلحة سياسية لفرنسا ، وإن إبعاد الشرع الإسلامي من جميع بلاد البربر بشكل نهائي ومطلق يسمح لنا في يوم قد لا يكون بعيدا بإنشاء نظام معقول للعدلية البربرية في اتجاه فرنسي خالص (١) »!

وكما تجسد هذا التخطيط لسلخ البربر من الانتماء للأمة ، باستبعاد الشريعة الإسلامية واللغة العربية من حياتهم ، كما تجسد هذا التخطيط في ميدان التعليم ، فلقد تجسد في ميدان القانون . . فصدر «الظهير - (المرسوم) - البربري» - في ١٦ مارس سنة فصدر «الظهير الأعراف والعادات المحلية محل الشرع الإسلامي ، حتى في المواريث والأحوال الشخصية - الأسرة - . . وذلك دمجاً للعرف البربري بالقانون الفرنسي ، بدلاً من الشريعة الإسلامية (٣) المعرف البربري بالقانون الفرنسي ، بدلاً من الشريعة الإسلامية (٣) المعرف البربري بالقانون الفرنسي ، بدلاً من الشريعة الإسلامية (٣) المعرف البربري بالقانون الفرنسي ، بدلاً من الشريعة الإسلامية (٣) المعرف البربري بالقانون الفرنسي ، بدلاً من الشريعة الإسلامية (٣) المعرف البربري بالقانون الفرنسي ، بدلاً من الشريعة الإسلامية (٣) المعرف البربري بالقانون الفرنسي ، بدلاً من الشريعة الإسلامية (٣) المعرف البربري بالقانون الفرنسي ، بدلاً من الشريعة الإسلامية (٣) المعرف المعرف البربري بالقانون الفرنسي ، بدلاً من الشريعة الإسلامية (٣) المعرف المعر

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٥٨ . (٣) المرجع السابق . ص ٦٣ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق . ص ٦٢ .

لكن أصحاب هذا الخطط التفتيتي - الذي حرسته وطبقته حراب الاستعمار ومؤسساته - قد فاجأتهم خيبة الأمل في الثمرات والنتائج . . فلقد استعصت الروابط التي وحدت البربر في كيان الأمة على التفكيك ، فشاركوا العرب ، من منطلقات عربية إسلامية ، في مقاومة الاستعمار الفرنسي ، وانخرطوا جميعاً في السعى لتحصيل الاستقلال الوطني ، وقدموا شهداء الحرية والاستقلال جنباً إلى جنب دونما تمييز بين عرب وأمازيغ . . حدث ذلك في الجزائر وفي المغرب على حد سواء ! . .

ومع ذلك ، وحتى بعد ثورات وانتفاضات الاستقلال والتحرر الوطنى ، واصل الاستعمار الفرنسي رعاية هذا الخطط التفكيكي . . فجامعة «فانسان» - الفرنسية . . بباريس - تقيم في سنة ١٩٧٦ م «الأكاديمية البربرية» . . وتحتضن فرنسا ، في جامعاتها ومؤسساتها الثقافية والإعلامية نفراً من البربر ، الذين انسحقوا في الحضارة الغربية ، وذابوا في الثقافة الفرنسية ، وأصبحوا دعاة لما يسمى «البربريزم» - والذي يعني عملياً ، أكثر من رفض العروبة والإسلام . . يعني - فوق هذا- القفز من «البربريزم» إلى «الفرنسة» . . وتحقيق ما قاله «ليوتي» عن «الانتقال مباشرة من البربرية إلى الفرنسية » و « دمج العرف البربري في القانون الفرنسي ، بدلاً من اندماجه في الشرع الإسلامي» - كما قال «جورج سوردون» سنة ١٩٢٨ م - !! . . .

فدعاة «البربريزم» ، الذين يحتقرون تراث العروبة والإسلام ، لانظنهم يرون في التراث البربري البديل العصري الكافل بالإقلاع الحضارى! . . وإنما القضية عندهم ، هي الإلحاق والالتحاق بالغرب والثقافة الفرنسية . .

والكاتب القصصى «مولود معمرى» - وهو جزائرى بربرى - يعبر عن هذا الاتجاه ، الذى يحقّر من تراث العروبة والإسلام ، ويدعو للانطلاق من «العهد الاستعمارى . . فيقول : «إن التراث العربى الإسلامى قد تم تجريده من كل المصادر الحية للوجود . . إنه شكل فارغ ، وهو فى أقل الأحوال سوءاً ، مجرد ديكور عبث ولعبة خاوية . . وإن المنجزات التى تحققت فى العهد الاستعمارى وألوان الرقى المادى والتقنى التى تسبب فيها مكن الشقافة الهامشية أو المتعرضة للهيمنة (مثل البربرية) من الأدوات الحاسمة لتحريرها . .»(۱)!

فهذا الذى يحتقر تراث العروبة والإسلام - وهو تراث أبدعه البربر والعرب معاً - أتراه يعلق الأمال على بديل بربرى ، للغة غير مكتوبة . . بل إنها عبارة عن «لهجات متعددة ، وبعضها يستعصى فهمه حتى على بعض قبائل البربر . . على حين أن معظم البربر يتحدثون العربية ، وبعضهم يجيدها إجادة تامة ، ليس فقط كوسيلة للتخاطب ، وإنما أيضاً كأداة لأرقى أنواع التعبير الثقافي (من أدب وشعر وفقه) ومن الصعوبة بمكان التمييز بين العرب والبربر ، فالعروة الوثقى التى تربطهم ، منذ القرن السابع الميلادى ، هي الإسلام . . "(١)!

<sup>(</sup>١) (الملل والنحل والأعراق هموم الأقليات في الوطن العربي) ص ١٨١ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق . ص ٦١ .

إن اتجاه «البربريزم ، لا يعدو أن يكون «الشمرة المرة» للمخطط التفكيكي الاستعماري ، الذي أفصحت عن معالمه كتابات وأوامر وقوانين غلاة المستعمرين الفرنسيين . . وهي ثمرة يواجهها جمهور العرب والبربر معاً بالرفض والنقد والتحذير .

فالسياسي المغربي البارز - الفقيه: محمد البصري - يواجه هذا المخطط بوعي عميق، ومنطق دقيق، فيقول: «أنا من أصل بربري . . ومع ذلك ، فإن تاريخي النضالي ، على مدى أربعين عاماً ، قد ارتبط بالوطنية المغربية والقومية العربية . .

لا توجد مسألة بربرية بالمعنى السياسى الحقيقى للكلمة . فالبربر مندمجون تماماً فى مجتمعهم ، بسبب الرابطة الإسلامية وبسبب التزاوج المستمر . والمشكلة ، فى نظرى ، هى مشكلة مصالح اقتصادية سياسية ، ومشكلة ديمقراطية . . فالذين يثيرون «المسألة البربرية» ، مثلما هو الحال فى الجزائر مثلاً ، يفعلون ذلك حفاظاً على مصالحهم الاقتصادية والوظيفية فى جهاز الدولة والإدارة الجزائرية ، وهؤلاء هم بربر منطقة القبائل الذين «تفرنسوا» لغة منذ وقت طويل ، ومن ثم مكنهم الاستعمار من شغل كثير من المواقع . ومع استمرار موجة التعريب ، بات هؤلاء يشعرون بالخطر على مصالحهم ، فرفعوا شعار الثقافة البربرية حيناً وشعار الثقافة الجزائرية حيناً في مواجهة التعريب والثقافة العربية . .

وفي الواقع ، إن من يدعو إلى ثقافة بربرية ، في مواجهة الثقافة العربية ، ينتهى موضوعياً إلى الدعوة إلى الثقافة الفرنسية ، حتى

عن غير قصد ، فحيث إن البربرية لغة غير مكتوبة ، ولا يوجد لها 
تراث مكتوب ، فإن المناهضة للعروبة والعربية ستنتهى حتماً إلى 
الأخذ بإحدى اللغات العصرية الأخرى ، ولما كانت الفرنسية هى 
الأقرب والأقوى ، وهى المتاحة على أى الأحوال ، فإن هؤلاء الدعاة 
سيأخذون بها . . ومن هنا ، ليس صدفة أن فرنسا هى المشجعة 
الأولى والرئيسية لحركة الثقافة البربرية . . وإذا كان لى ، كبربرى ، 
أن أختار لغة وثقافة غير بربرية ، فالعربية هى اختيارى ، وهى اللغة 
الوطنية ، وهى لغة الإسلام ، وهى وسيلتى إلى تراث العرب 
والمسلمين ، ووسيلتى إلى مستقبل قومى عربى مشترك مع بقية 
الشعوب العربية . .»(١)

وإذا كان إمام العروبة والإسلام ، في تاريخ الجزائر الحديث ، وهو الشيخ عبد الحميد بن باديس (١٣٠٧ - ١٣٥٩ هـ ١٨٨٩ - ١٨٩٠ ما أصل بربري! . . وإذا كان الذي عهدت إليه الدولة الجزائرية بمسئولية التعريب - بعد الاستقلال - وهو المفكر البارز «مولود قاسم» - هو الآخر من أصل بربري! . . فإن المفكر السياسي الجزائري البارز ، الأستاذ أحمد بن بلة ، يعبر عن موقف الجزائريين ، عرباً وأمازيغ ، من اتجاه «البربريزم» فيقول :

«الثقافة البربرية تختلف في وجوه هامة عن الثقافة العربية . . وقد عاشت البربرية واستمرت طوال أربعة عشر قرناً ، محافظة على كيانها . . وهذا يعنى أن لها وظيفة اجتماعية تؤديها . . ولا أرى

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ١٧١ . ١٧١ .

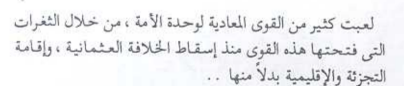
ضرراً في ذلك ، ولا مانع من تنمية هذا الإرث والمحافظة عليه ، بشرط ألا يتناقض ذلك مع أساسيات في الجزائر . . فلا يعنى المحافظة على البربرية إلغاء العربية ، أو محو عروبة الجزائر . والعروبة عندى ، كما عند الكثيرين ، هي لغة وثقافة ، وليس سلالة أو عنصراً . . فنحن جميعاً ، في المغرب الكبير ، أصلاً من البربر ، ولكن أغلبيتنا أصبحت عرباً ، بحكم تبنى اللغة العربية والإسلام . . والخلاصة ، هي أنني أؤيد المطلب البربري الثقافي ، ولكني أرفض مقولة بعض البربر التي تذهب إلى أن العروبة «استعمار» ، مثلها مثل الاستعمار الفرنسي . . وأنا أحذر الإخوة البربر دائماً من مغبة انزلاق المطلب البربري إلى حظائر أجنبية! . . والأقليات دائماً مهيئة لمد يدها للشيطان الخارجي إذا ما شعرت بالخطر الداهم، وهذا يحدث عندنا كما يحدث عند غيرنا ، لذلك ، فبقدر ما أحذر الإخوة البربر من الوقوع في حظيرة الأجنبي ، بقدر ما أريد تحذير المسثولين العرب ، في الجزائر وغيرها من دفع أي من أشقائنا في الوطن للوقوع في هذه الحظيرة . . هناك فرنسيون ، وخاصة من الرهبان ، ولهم مأرب أخرى في تأييد وإذكاء البربرية . . وأنا لا أتهم أى جزائري في وطنيته - سواء كان عربياً أو بربرياً- ولكن مطالب بعض الفئات المشروعة تُستغل أحياناً بواسطة قوى أجنبية ، ويصدق عليها عبارة على بن أبي طالب : «حق يراد به باطل» (١) !

تلك هي حقيقة «الموقف - والمواجهة» على جبهة البربر الأمازيغ ،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ١٨٦ .

أكبر الأقوام غير العرب عدداً في الوطن العربي - ١٥,١ مليوناً - والذين ظلوا - رغم المخطط التفكيكي الاستعماري «جزءاً من الثقافة الإسلامية في المغرب» (١) . رغم «الرشح» الذي حدث من هذا المخطط الاستعماري على بعض الرؤى والتوجهات لشريحة من أبناء البربر ، نجحت سياسة الفرنسية الاستعمارية في «سجنهم» داخل اللغة الفرنسية والثقافة الفرنسية ، فسعوا ويسعون - تحت شعار «البربريزم» - إلى فك الارتباط المقدس والحضاري بين البربر وبين العروبة ، وأحياناً الإسلام أيضاً !! . .

<sup>(</sup>١) تيدروبرت جار ﷺ أقليات في خطر مَرَافي ص ٢٦٧، ، ٢٦٧ تعريب: مجدى عبد الحكيم ، سامية الشامي . مراجعة وتقديم : د ، رفعت سيد احمد طبعة القاهرة سنة ١٤١٥ هـ ١٩٩٥ م .



فالأكراد، كالبربر، مسلمون، يجمعهم مع العرب المسلمين جامع الإسلام، الذي يوحد الأمة كلها في العقيدة والشريعة والحضارة والدار، والعربية أكثر شيوعاً وأكثر أهمية في حياة الأكراد وفكرهم من اللغة الكردية القومية. فالعربية هي اللغة التي فقهوا بها القرآن والشريعة والعبادات. وهي لغة الفقه والعلم والثقافة عند مثقفيهم وعلمائهم ومفكريهم الذين أبدعوا في الفكر العربي الإسلامي إبداعات بارزة، والذين لا يميزهم مميز عن العلماء المنحدرين من أصلاب عربية . بينما الكردية - لغتهم القومية، والتي من حقهم الاعتزاز بها وبترائها - «هي مجموعة متفرقة من اللهجات، يستعصى على بعض الأكراد أنفسهم فهمها أو الحديث بها جميعاً» (۱) المناعربية، اللأكراد، هي لغة الدين والعلم والإبداع في الفكر والثقافة والحضارة . .

لكن سقوط الخلافة الإسلامية ، قد اقترن به تراجع الصيغة الإسلامية للتعايش بين القوميات في دار الإسلام . . الصيغة التي رأت في التمايز القومي - المؤسس على التمايز اللغوي- آية من

<sup>(</sup>١) (الملل والنحل والأعراق) ص ٥٥ .

آيات الله في الاجتماع الإنساني . . وحل محل هذه الصيغة - لدى قطاع من الحركة القومية العربية - فكر قومي مشبع بمضامين غربية ، رشحت عليها النزعات العنصرية ، الأمر الذي أدى - بهذه المفهيم القومية العربية - إلى فتح ثغرة بين القوميتين ، العربية والكردية ، عندما تبنى نفر من أبنائهما ذات المفاهيم الغربية العنصرية في البعث القومي ! . .

وكانت الشغرة الثانية ، التي تم منها الاختراق . . هي التجزئة والإقليمية التي أقامها الاستعمار على أنقاض صيغة الخلافة الإسلامية ، التي وحدت دار الإسلام رغم تمايز الأقاليم والولايات ، فلم تقم الحدود والسدود والجنسيات أمام أبناء الأمة الواحدة ، بقومياتها المتعددة . . وفي حقبة الاستقلال تجسدت هذه التجزئة الاستعمارية وتكرّست في «الدول القطرية» ، التي واصلت تقطيع أوصال الأمة ودار الإسلام . .

وكان الأكراد ضحية لهذه التجزئة . . إذ على الرغم من تواصل المنطقة التى تعيش فيها أغلبيتهم ، جزأتهم هذه الإقليمية والقطرية ، فألحقوا بخمس من الدول القطرية ، الأمر الذي أذكى المشاعر القومية في صفوفهم ، وفتح الباب للمفاهيم القومية الوافدة ، ذات الطابع العرقي والعنصرى . .

ومن هاتين الثغرتين ، اللتين صنعتهما القوى المعادية لوحدة الأمة ، تسللت هذه القوى لتواصل مخطط التفتيت والتفكيك!! . .

لكن التجارب المريرة التي مرت بها علاقات الأكراد بالعرب ، في ظل هذه العقود الأخيرة ، جعلت الحلول الانفصالية والنزعات

التفتيتية تتراجع ، ويفتضح أصحابها . . كما جعلت الكثيرين من الذين خاضوا الكثير من هذه التجارب ، يدركون أنهم ضحايا الاحتراقات ، وليسوا بأى حال من الأحوال محل عطف قوى التدخل والاختراق . . فارتفعت أصوات العقلاء بالتأكيد على الروابط التوحيدية ، ورفض نزعات التعصب والانفصال . . وقرأنا لزعيم الحزب الكردستاني ، «مسعود البرزاني» ، قوله : «نحن لسنا دعاة انفصال عن العراق ، ولسنا أعداء للأمة العربية . . ولسنا مناهضين للوحدة العربية . . إننا لم نعارض أبداً في دخول العراق في أي مشروعات وحدوية عربية . . وأثناء مباحثات الوحدة الشلاثية بين مصر وسوريا والعراق سنة ١٩٦٤ م أرسلنا رسلاً ورسائل إلى الزعيم الراحل جمال عبد الناصر تؤكد تأييدنا لمشروع الوحدة ، وثقتنا المطلقة بعدالته ونزاهته ، وإيماننا بأن المطالب الكردية المشروعة ستجد لديه ، وستجد في أي مشروع عربي وحدوي مكانها اللائق . لقد كان كل كردي يؤمن بأن عبد الناصر متعاطف مع أماله المشروعة .

وللأمانة ، لا يمكن أن أنفى أنه توجد بين بعض الأكراد اتجاهات عنصرية شوفينية معادية للعرب والعروبة ولكن هذه العناصر محدودة جداً من الناحية العددية ، وليس لها نفوذ معنوى أو سياسى .

إن الجماهير العربية تعرضت وتتعرض لنفس القهر والاضطهاد . . وإن اختلفت الدرجة . . إننا ، كحركة تحرر وطنى ، نؤمن إعاناً راسخاً أن موقعنا الطبيعي والتاريخي هو مع الأمة العربية . . (١) » .

ونفس توجه البرزاني ، نجده في قطاع «اليسار الكردي» . .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٢٦٢ - ٣٦٤ .

فيتحدث الدكتور محمد محمود عبد الرحمن - الذي مرت مسيرته السياسية بالحزب الشيوعي ، فحزب الشعب الديمقراطي الكردستاني - فيقول : «إن العلاقة بين الأكراد والعرب هي علاقة تاريخية خاصة ، تضرب بجذورها إلى أكثر من ١٣٠٠ سنة من التاريخ المشترك ، وإن القوميتين العربية والكردية هما قوميتان متأخيتان ، وإن طلائعهما التقدمية تشتركان في معاداة الإمبريالية ، وتهدفان إلى توحيد أجزائها المتناثرة ، وتقفان مع حركات التحرر العالمية في خندق واحد . . أجل ، يجمعنا التراث المشترك في الدين والتاريخ والجوار الجغرافي . . وأقصد الدين كطريقة للحياة وكنظرة كونية ، وليس فقط كعبادة وطقوس . . ويجمعنا التطلع للمستقبل المتحرر من الظلم والاستغلال والتخلف والتبعية . ومن هنا كان توحدنا مع عبد الناصر ، فقد كان يشعر بنا وبهمومنا المشروعة ، التي لم ير فيها تناقضاً مع الآمال القومية العربية .

إن الأرضية الشعبية الكردية العريضة مؤيدة للعرب ومتعاطفة مع كل قضاياهم ، من فلسطين إلى الوحدة العربية ، وذلك بسبب الروابط التاريخية والروحية العميقة . .(١)» .

أما الدكتور محمود عثمان - وهو مثقف كردى . . وعضو قيادى في الحزب الاشتراكي الكردستاني - فإنه يقول : «نحن الأكراد شعب أصيل ، يرجع تاريخه إلى ٢٧٠٠ سنة إلى الوراء ، يرجع أصله إلى جنوب القوقاز الجبلية ، ذات الأصول الآرية ، ولغته هندو أوربية ، من عائلة اللغات الفارسية . . منذ أتى العرب المسلمون إلى وادى الرافدين ، منذ أربعة عشر قرناً ، اختلط تاريخنا وحضارتنا

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٢٦٦ .

بتاريخهم وحضارتهم ، وربط بيننا وإياهم الدين الإسلامى . . فمشكلتنا المعاصرة بدأت مع المشكلات المعاصرة لكل شعوب وقوميات المنطقة في أواخر عهد الإمبراطورية العثمانية . . وأنا شخصياً ، ومعظم القيادات الكردية ، نؤمن بصراحة بأن تطورنا السياسي والاقتصادي والثقافي يمكن أن يتم بشكل أفضل في إطار وحدة الأمة العربية . . (1)» .

تلك هي شهادات الوعى الكردى بمخاطر المخطط التفتيتي ، الذي لعب بمطالبهم المشروعة ، ضد التمييز القومى ، لعدة عقود . . وأخطر ما في هذه الشهادات . . هو قول الدكتور محمود عثمان : «إن مشكلتنا المعاصرة بدأت مع المشكلات المعاصرة لكل شعوب وقوميات المنطقة ، في أواخر عهد الإمبراطورية العثمانية . .» .

فقبل التدخل الاستعمارى ، والتجزئة التى مزق بها الاستعمار جسد العالم العربى والإسلامى ، كانت الصيغة الإسلامية «أمية إسلامية» تتنوع فيها وتتمايز الشعوب والقبائل والأقوام والملل والنحل والمذاهب فى إطار وحدة الأمة والحضارة والدار . .

وبالتجزئة الاستعمارية ، والفكر القومى العنصرى - ذى المفاهيم الغربية الوافدة- فتح الغرب الاستعمارى الثغرات ، وظل يسعى من خلالها لتفتيت العرب والمسلمين ، ليلحقهم ، كشراذم وذرات ، وكهوامش وتوابع بنموذجة الحضارى . .

فالصيغة الإسلامية للتعايش - التنوع في إطار الوحدة - هي طوق النجاة للجميع! . .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٢٦٩ - ٢٧٠

-00

تم أقدم اختراق غربى لقطاع من طائفة نصرانية تعيش في الوطن العربى . . لا لأن الموارنة كاثوليك ، يتبعون مذهباً نصرانياً قيادته غربية ، فهناك كاثوليك عرب ظلت علاقاتهم بالكاثوليكية الغربية عند حدود «اللاهوت» ، ولم تصبح لهم «مشكلة سياسية» ، كما حدث مع المارونيين . .

صحيح أن الارتباط المذهبي الماروني بالمذهب الغربي للنصرانية قديم . . فالقديس «مارمارون» (حوالي ٤١٠ م) ظل أتباعه على المذهب الغربي في قانون الإيمان ، منذ الانقسام الذي حدث في «مجمع خلقيدونية» سنة ٤٥١ م ، لتمسكهم بمقررات ذلك المجمع! . . لكن «المارونية السياسية» نشأت عندما اتخذ الغرب شريحة من المارونيين موطئ قدم لمشروعه الاستعماري في الشرق العربي ، وكان المذهب الديني مجرد ثفرة للاختراق! . . وذلك أن المذهب الديني ، في ديانة تدع ما لقيصر وما لله لله ، وتجعل مهمتها المذهب الروح ، ورسالة كنيستها عملكة السماء ، لا الدولة والأرض والسياسة والعمران الدنيوي . . إن المذهب الديني ، في ديانة كهذه ، لا يشمر ، بالطبيعة «مارونية سياسية» ، تتعلق بالنموذج الحضاري الغربي ، والثقافة الفرنسية ، وتعمل على الانسلاخ من العروبة القومية والإسلام الحضاري! . .

ففي سنة ١٢٥٠م - إبان الحروب الصيبية - جاء الإمبراطور

الفرنسى لويس التاسع (١٢١٤ - ١٢٧٠ م) إلى الشرق العربى غازياً ، فاستقبله في «عكا» وفد ماروني ، وطلب منه الحماية - في وقت كانت كثير من الطوائف المسيحية تقف مع المسلمين في خندق واحد ضد الغزاة الفرنجة الصليبيين - ويومئذ سلم الملك الفرنسي الوفد الماروني رسالة - مؤرخة في ٢١ مايو سنة ١٢٥٠ م - يقول فيها «نحن مقتنعون بأن هذه الأمة - (الجماعة) - التي تعرف باسم القديس مارون ، هي جزء من الأمة الفرنسية» (١٠)!! . .

فهنا ، وفى ظل غزو استعمارى ، تتعلق جماعة عربية ، كاثوليكية كالفرنسيين ، بالحماية الاستعمارية للفرنسيين ، ويعتبرهم الغزاة جزءاً منهم ، وامتداداً لهم فى قلب الوطن العربى . .

ومن هذه الثغرة ، وإبان المد الاستعمارى الغربى الحديث ، تواصل الاختراق . . فمدارس البعثة اليسوعية الفرنسية في لبنان - في القرن التاسع عشر - تعتبر التعليم الذي تقدمه «فتحاً بواسطة اللغة» . . والقنصل الفرنسي يعتبره «سيطرة على الشعب ، تخلق جيشاً مارونياً يتفاني في خدمة فرنسا»! . . فيكتب «بول موفلان» Paul Muvelin أحد كبار اليسوعيين : «إن تعليم الناس لغتنا - (الفرنسية) - لا يعني مجرد أن تألف السنتهم وأذانهم الصوت الفرنسي ، بل إنه يعني فتح عقولهم وقلوبهم على الأفكار وعلى العواطف الفرنسية ، حتى نجعل منهم فرنسيين من زاوية ما . . إن هذه السياسة تؤدي إلى فتح بلد بواسطة اللغة . .»!!

 <sup>(</sup>١) (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص ٧٤ - وهو ينقل عن «وثائق الباب العالى»
 الجلد الثالث - ص ١٠٠٠ .

وفى مذكرة كتبها القنصل الفرنسى ببيروت - فى ١٨ ديسمبر سنة ١٨٤ م - إلى سكرتير الدولة ، بوزارة الخارجية الفرنسية - فى باريس - يقول : «إنه حين ننشر فى هذا البلد ، بواسطة اللغة الفرنسية ، التعليم ، والأخلاق ، والفنون المفيدة ، والزراعة ، فإننا سوف نسيطر على الشعب ، وسيكون لفرنسا هنا ، وفى كل وقت ، جيش متفان»!!

وفى مذكرة أخرى – تاريخها ٢٢ ديسمبر سنة ١٨٤٧ م – كتب القنصل «دى لاتينو» De Lattenaud إلى وزارة الخارجية الفرنسية ، يطالب بإنشاء المزيد من المدارس اليسوعية الجانية ، لأنها السبيل إلى «جعل البربريرة العربية – (؟!) – تنحنى لا إرادياً أمام الحضارة المسيحية الفرنسية» (١)!

ومن ثغرات هذا الاختراق ، قامت «المارونية السياسية» ، كانسلاخ عن العروبة القومية والإسلام الحضارى ، والتحاق بالنموذج الحضارى الغربى والثقافة الفرنسية ، وموطئ قدم للمشروع الفرنسي في الوطن العربي . .

وللمنافسة الاستعمارية بين الدول الغربية ، رمت إنجلترا شباكها على الدروز ، في مواجهة المارونيين! . . فكانت هذه المنافسات الاستعمارية وراء الكثير من ماسى الشقاق الديني والصراعات الطائفية الدامية التي حدثت بين الطوائف . . فبعد تاريخ إسلامي

 <sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٧٣ - وهو ينقل عن «مراسلات القناصل السياسية -وزارة الخارجية الفرنسية - مجلد ٢ ع .

طويل ، عاشت فيه الملل والنحل والطوائف والمذاهب والأقوام «لبنات» - متنوعة - في جدار الأمة الواحدة . . نجح الاختراق الاستعماري في أن يحول بعضها ، أو شرائح من بعضها ، إلى وقود للفتن والصراعات ، عندما استدرجها بعيداً عن الوحدة الإسلامية الجامعة والانتماء العربي الواحد . . وفي مذكرة وجهتها المفوضية البريطانية في بيروت إلى وزارة الخارجية البريطانية - في لندن بتاريخ ٢٣ أكتوبر سنة ١٩٤٤م - نقرأ :

«إن كل مذبحة حدثت أيام العشمانيين كانت لها خلفيات سياسية ، ولو جزئياً ، فقد حاول الروس مساندة الأرمن واستغلالهم ضد السلطة ، فأثاروا حفيظة الأتراك ، وساندت فرنسا الموارنة ، فكان موقفها عاملاً في وقوع مجازر سنة ١٨٦٠م . . ومشاكل الأشوريين في العراق ، التي وصلت إلى ذروتها بمذبحة سنة ١٩٣٣م ، كانت - إلى حد ما - نتيجة تعنت الأشوريين وخاصة مارشمعون - لقد اتخذ الأشوريون هذا الموقف معتقدين أننا في مالشهاية سننجر إلى التدخل وإلى بسط حمايتنا عليهم . وفي فلسطين حدثت مجزرة الخليل سنة ١٩٢٩ م وغيرها من المجازر بسبب العامل الخارجي . إن الاضطهاد الدموي غريب عن تاريخ السوريين . من المكن أن يحصل هنا بعض التمييز والاضطهاد . . الا أن الجازر الكبرى كانت دائماً حصيلة التدخل الخارجي (١٠) . .»!

 <sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٧٩ ، ٨٠ - وهو ينقل عن «وثاثق الخارجية البريطانية
 (٢) المرجع السابق . Ф. о. 226 . 256

يكن هناك اضطهاد دموي - باعتراف المذكرة البريطانية- بينما قاد الاختراق الاستعماري لثغرات الطوائف أبناء هذه الطوائف إلى «الجازر الكبري»! . . فلقد كانت الثمرة المرة لهذا الاختراق هي محاولات الانسلاخ عن الجسم الطبيعي للأمة ، والالتحاق بالغرب ، وزرع الغرب في قلب وطن الأمة وحضارتها . . وكان لابد لهذا العمل القسري وغير الطبيعي من مشكلات وتوترات بلغت درجة الجازر التي سالت فيها الدماء . . ويعبر المفكر والسياسي الماروني «جوزيف مغيزل» عن توجه المارونيين غرباً ، وإعجابهم بكل ما هو غربي ، فيقول : « إن المأزق السياسي والحضاري للموارنة هو أنهم لا يرون العسرب المسلمين داخل وخسارج لبنان على صسورة الغسرب الكاثوليكي . وما لم يتم مسخ العرب المسلمين ليطابقوا صورة الغرب المسيحي فهم غير مقبولين تماماً من الموارنة . . ولما كان مسخ العرب المسلمين على هذه الصورة يكاد يكون مستحيلاً ، فسيظل الموارنة على موقفهم . . وهذا المأزق الحضاري السياسي تحول خلال الحرب الأهلية إلى مأزق سياسي عسكرى . . وقد حاولوا الخروج من المأزق بالتحالف مع الشيطان ، أي إسرائيل» (١) ! . .

فالانسلاخ عن القومية العربية والحضارة الإسلامية ، يجعل الطائفة المنسلخة تتحول عن موقعها الطبيعي ودورها التاريخي -دور «اللبنة» في الكيان الموحد للأمة - إلى دور «ثغرة الاختراق» ، الذي يفضى إلى كارثة لا تقف أثارها عند طرف واحد من الأطراف! . . .

<sup>(</sup>١) (اللل والنحل والأعراق) ص ٦٤٢، ٦٤١

## على جبهة الأقباط الأرثوذكس

تواصلت محاولات الاختراق والتفتيت . وتعددت سبله ووسائله . فالأقباط الأرثوذكس ، عثلون أقدم وأعرق الكنائس الوطنية الشرقية . وهم أكثر الطوائف النصرانية العربية عدداً . ولقد بدأت محاولات الاختراق الاستعمارية بهم إبان الحملة الفرنسية على مصر (١٧٩٨ - ١٨٠١ م ) . . ثم استمرت عبر البعثات التبشيرية الغربية ، التي بدأت بمحاولات تغريب الكنيسة القبطية ، واقتطاع بعض من أبنائها لحساب المذاهب النصرانية الغربية ، وذلك تمهيداً لإلحاق الأقباط بالنموذج الغربي ، وسلخهم عن وحدة الأمة العربية والحضارة الإسلامية . . وواصل الاستعمار الإنجليزي الحاولات ، في مختلف الميادين إبان احتلاله لمصر (١٨٨٢ - ١٩٥٦م) . . .

وفى الخطط الصهيونى رأينا التركيز على تفتيت مصر ، من ثغرة الطائفية الدينية ، رغم التسليم بتلاحم شعبها وطنياً وقومياً وحضارياً . ففى مشروع «برناردلويس» حديث عن «تقسيم مصر إلى دولتين على الأقل ، واحدة إسلامية والثانية قبطية» . . وفى (استراتيجية إسرائيل فى الثمانينيات) حديث عن «أن رؤية دولة قبطية - مسيحية فى صعيد مصر ،إلى جانب عدد من الدول ذات سلطة أقلية - مصرية ، لا سلطة مركزية ، كما هو الوضع الآن ، هى مفتاح هذا التطور التاريخى . . فمتى تفتتت مصر تفتت الباقون . .»!

ولم تقف هذه الخططات عند «الفعل الخارجي» . . وإغا رأيناها تنجح - مع الأسف الشديد - في استدراج نفر من الأقباط الذين هاجروا إلى المهاجر الغربية - وخاصة في أمريكا وكندا وأستراليا - فتحولوا - بوعي أو بغير وعي - إلى جزء من هذا الخطط التفتيتي .

ورأينا مراكز أبحاث ودراسات تحترف تسليط كل الأضواء على «هموم الأقليات» وكأنما هذه الهموم خاصة بهذه «الأقليات» . . . وتحترف تزييف أرقام أعداد هذه «الأقليات» ، لتعطى للقارئ انطباعات تزيف واقع الأمة ، وتوحى بأن هذا الواقع هو عبارة عن «أقليات» و «أغلبيات» لا يربطها رباط الأمة الواحدة! . . ولتوهم ، بتضخيم حجم «الأقليات» وحجم «همومها» بأن العقبات أمام وحدة الأمة كأداء ، تستعصى على الاجتياز! . . ففى الأسفار والكتب والنشرات المنتظمة ، التي يصدرها أحد هذه «المراكز والبحثية» نشاهد نموذجاً لتزييف أرقام «الأقليات» - كل «الأقليات» - لا يمكن أن يخدم إلا مقاصد التفتيت . .

فالدكتور سعد الدين إبراهيم ، نشر في سنة ١٩٨٨م كتابه (المجتمع والدولة في الوطن العربي) . . وقدم فيه إحصاءات عن «الأقليات» ، فلما نشر كتابه الضخم (الملل والنحل والأعراق : هموم الأقليات في الوطن العربي) - أوائل التسعينات . . أي بعد عام أو عامين من كتابه الأول - قفزت تقديراته لأعداد هذه «الأقليات» قفزات لا يتصورها عقل ولا يقول بها إحصاء! . . وذلك رغم أن مصادر إحصاءاته في كتابه الجديد ليس فيها مصدر واحد جديد! . . بل المدهش أن أحدث مصادره في هذه التقديرات

الجزافية الجديدة- تقديرات أوائل التسعينيات- مصدر منشور سنة ١٩٨٠ م - ولا تسل عن زمن إحصاءات هذا الذي نشسر سنة ١٩٨٠م . . واعتمد لتقديرات سنة ١٩٩٠ م - ؟!! . .

ويكفى لإدراك مدى القفزات الجزافية ، التى تضخم حجم «الأقليات» فى الوطن العربى مقارنة الأرقام التى نشرها الدكتور سعد أواخر سنة ١٩٨٨م بتلك التى قال إنها «تقديراته» أوائل التسعينيات . . ثم مقارنتها بمصدر ثقة ، هو (أطلس معلومات العالم العربى) - لمؤلفين مسيحيين : لبنانى ، هو رفيق البستانى . . وفرنسى ، هو فيليب فارج - والمنشور سنة ١٩٩٤م - يكفى أن نقارن هذه الأرقام لندرك توظيف المبالغات والتزييف لتضخيم «عقبات» وحدة الأمة وتوسيع ثغراتها ، وخدمة مخططات التفتيت - بصرف النظر عن النوايا والمقاصد ، التى لا يعلم حقيقتها إلا الله - .

\* فالمسيحيون العرب - بكل طوائفهم - عند الدكتور سعد الدين إبراهيم - في سنة ١٩٨٨ م - تعدادهم ٧,٨٠٠,٠٠٠ وهو يقفز بهم أوائل التسعينيات - أي بعد عام أو عامين - إلى ١٢,٠٠٠,٠٠٠ وي سنة ١٢,٠٠٠,٠٠٠ فقط ؟!.. بينما نجدهم في (أطلس معلومات العالم العربي) - في سنة ١٩٩٤ م - ٧,٠٠٠,٠٠٠ فقط ؟!..

\* والأقليات اللغوية (القومية) في الوطن العربي ، هي عند الدكتور سعد - في سنة ١٩٨٨م - ٢٠,٠٥٠,٠٥٠ وهو يقفز بها أوائل التسعينيات - أي بعد عام أو عامين - إلى ٢٥,٧٢٥,٠٠٠؟! . .

 <sup>(</sup>١) ندوة الموقف الإسرائيلي من الجامعات الإثنية والطائفية في العالم العربي) ص ٦٠
 ترجمة الدار العربية للدراسات والشر. طبعة القاهرة سنة ١٩٩٢م.

بينما نجدها في (أطلس معلومات العالم العربي) - في سنة ١٩٩٤م - ٢٣,٧٠٠,٠٠٠ فقط لا غير ؟ ! . .

والمتتبع لهذه الفوضى الإحصائية ، يجد الدكتور سعد الدين إبراهيم يضيف لحجم «الأقليات» في الوطن العربي- وفق تقديراته الجزافية - ٢٠،٠٥٦,٠٠٠ . . أى قرابة الـ ٢٩٪ من مجموعها ؟! . . (١)

\* ويزيد هذا الأمر خطراً ، إذا نظرنا إلى هذا «الحجم» الذى تعطيه هذه «التقديرات» لهذه «الأقليات» ، فى ضوء «الحقائق» التى تقول :

ا - إن مقابلة «الزنجية» ، مثلاً ، بالعروبة والعربية فيها وهم كبير . . فالعروبة جامع موحد ، بينما «الزنجية» ، هي على الأقل تسعة عشر مجموعة عرقية! . . والعربية جامع موحد . . بينما الزنوج - في جنوب السودان - يتحدثون حوالي مائة لهجة! . . وأغلب الزنوج يتحدثون العربية ، أو إحدى لهجاتها ، أو يستخدمون في لهجاتهم الكثير من الكلمات العربية . .

ب - وأن مقابلة «الوثنية الزنجية» بـ «الإسلام» ، فيها وهم كبير . .
 فالإسلام جامع موحّد . . بينما الوثنية الزنجية أخلاط متعددة من العقائد الأرواحية . . كما أن نسبة الذين اعتنقوا الإسلام من الزنوج تزيد على ١٨٪ ونسبة المسيحيين منهم تبلغ ١٥٪! . . .

 <sup>(</sup>۱) قارن (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص ۲۲، ۲۲، ۲۲ . و (الملل والتحل والأعراق) ص ۲۲، ۲۲ . ۵۰ . طبعة القاهرة سنة ۱۹۹۶ م ورفيق البستاني ، فيليب فارج (أطلس معلومات العالم العربي) ص ۲۸ - ۳٦ . طبعة القاهرة سنة ۱۹۹۶ م .

ج - وأن مقابلة الأمازيغية بالعربية فيها خداع كبير . . فالبربرية لهجات عديدة ، وشفاهية غير مكتوبة . . وليس في البربر من لا يتكلم العربية على نحو ما . . فهي لغة الدين الذي به يتدينون ، والقرآن الذي له يقدسون ، ولآياته يحفظون وبه يصلون . . ومنهم العلماء والأدباء والشعراء والمثقفون في العربية . . بل وأبرز دعاة التعرب! . .

د - وأن مقابلة الكردية بالعربية فيها خداع كبير . . فالكردية ، وإن كتبت ، فأبجديتها عربية . . وليس بين الأكراد من لايتحدث بالعربية ، لأنها لغة القرآن والدين والتراث الذي به يؤمنون وإليه ينتمون . . ولأعلامهم وعلمائهم في تراث العربية الإسهامات والإبداعات . .

ه - وأن مقابلة النصرانية بالإسلام فيها وهم كبير. فخلاف الإسلام مع النصرانية ليس في الشريعة ، التي تمثل مرجعية الدولة والحضارة والقومية والاجتماع والتراث وسمات الاندماج وتبلور الأمة ووحدتها . . لأن النصرانية لا تقدم بديلاً للإسلام في مرجعية النظم والتدابير الدنيوية وصياغة القسمات الموحدة للأمة ، والجامعة لقوميتها ، والمكونة لهويتها . . وليس بين الإسلام والنصرانية خلاف في منظومة القيم الحاكمة لأخلاق الأمة وسلوك المؤمنين بهما . . وليس بين الإسلام والنصرانية خلاف في سمات وقسمات القومية العربية . . وخلاف الشريعتين لا يتعدى جزئية اللاهوت الخاصة بالتثليث ، وهي التي لا دخل لها في مكونات

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٧ - ١٠ .

الاجتماع المشترك بين أبناء الأمة العربية ، المتدينين بالنصرانية والإسلام .

وهكذا . . إذا نظرنا إلى «حجم وعدد» «الأقليات» ، في ضوء هذه «الحقائق» ، ظهر «وزن التميّز» الذي تمثله «الفروق» في مقابل «الجوامع الموحدة» التي تجمع الأمة وتوحدها ، وتميزها كأمة واحدة . .

فنحن أمام «محيط» يحتضن مجموعة من «الجزر» ، يحنو عليها ، ويوسع لها صدره . . ووجودها فيه ، وحفاظه عليها ، شواهد على أن وحدته إنما تغتنى بوجودها المتعدد فيه! . . فهو التنوع في إطار الوحدة ، والتمايز في إطار الجامع . . وليس التشظى ولا التشرذم ولا التفكيك! . .

وبهذا المنهج ، لا تصبح للأرقام - قلّت أو كثرت - تأثيرات على وحدة الأمة . . لكن تزييفها ، بالمبالغة فيها ، له انطباعات سلبية ، إذا هو وُظّف في إطار مخطط التفتيت! . .

والأمر الذى يرجح أننا بإزاء توظيف «للتزييف الإحصائي» في خدمة مخطط التفتيت والتفكيك، هو «الحلول» التي يقترحها هذا التوجه «للمشكلة» التي اخترعها. . فهذا التوجه لا يكتفي بالتشرذم والتجزئة ، التي أقامت الحدود والسدود والجنسيات بين وطن العروبة ، فجعلته اثنتين وعشرين دولة وجنسية . . وإنما يزيد الطين بلة عندما يقترح «الفيدرالية» حلاً ينظم العلاقات بين الطوائف والملل والنحل والأعراق والمذاهب والأقوام في الوطن

العربى! . . ويزعم «أن التطبيق المرن والمبدع لـ «الفيدرالية» يمكن أن يخلق نظاماً وظيفياً حديثاً مكافئاً لـ «نظام الملة» الذي كان معمولاً به في الإمبراطورية الإسلامية السالفة»(١)!

وهو يتجاهل- بهذه المقارنة الغريبة - أن «نظام الملل» كان يمثل تعددية غير سياسية . . تعددية في الشرائع الدينية الخاصة - بحكم طبيعة النصرانية - بأحوال الأسرة والشعائر العبادية والاعتقاد الديني . . دون أن تؤثر في السمات الموحدة للدولة والأمة . . بينما هذه «الفيدرالية» ، التي يقترحها هذا التوجه التفكيكي هي تعددية سياسية في «الأرض» - الوطن - و «البشر» - الشعب - تضاف للتشرذم الذي أحدثته «سيكس - بيكو» سنة ١٩١٦ م . . وليس هذا مجرد استنتاج منا لمقتضيات ومقدمات هذا التوجه . . فصاحبه هو الذي يقول : «إن المجتمعات التي تتسم بالتعددية الإثنية في الوقت الحالي ، ينبغي أن تكون متعددة من الناحية السياسية أيضاً» (۱۹) . .

فمقاصد هذا التوجه ، هى المزيد من التجزئة السياسية للوطن العربى ، والتشرذم للأمة الواحدة ، انطلاقاً من تعظيم حجم «الأقليات» ، بتزييف أعدادها . . ومن تسليط كل الأضواء على «همومها» ، بعد عزلها عن «هموم الأمة» . . لتبدو أمتنا- كما صورتها الخططات الخارجية المعادية - «برج ورقى» مصطنع . .

 <sup>(</sup>١) د . سعد الدين إبراهيم (التعددية الإثنية في الوطن العربي) ص ٢١ . طبعة القاهرة سنة ١٩٩٥م.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق . ص ٢٢ .

و «فسيفسائيات متجاورة» . . و «مجتمعات موزايك» ، لا تجمعها جوامع الأمة الواحدة! . .

#### \* \* \*

وإذا كان عقلاء الدنيا يتحدثون عن أمتنا كحضارة واحدة ، استوعبت وهضمت ووحدت المواريث الحضارية السابقة . . وإذا كان ، حتى «كرومر» ، الذى درس الشخصية المصرية ، قد حكم باستحالة التمييز فيها بين المسيحى والمسلم ، لأنهم شرقيون ، ينتمون إلى منظومة قيمية واحدة ، وحضارة واحدة . . فإن بعض الذين «رشحت » على توجهاتهم الفكرية مخططات التفتيت ، قد أصاب «الغبش» وعيهم ، فتحدثوا عن أننا أبناء «الرقائق أصاب «الغبش» وعيهم ، فتحدث أحدهم – ملخصا «جهوده وليس الثقافة الواحدة - فتحدث أحدهم – ملخصا «جهوده الفكرية» في هذا الموضوع – فقال : «من وجهة نظر حضارية ، مصر لها ساقان ، هما إسلام مصرى ، ومسيحية مصرية ، والساقان ترتكزان على رقائق من الحضارات السابقة . . والمصرى ، من ناحة الشكل : سنني الوجه ، شيعى الدماغ ، قبطى القلب ، فرعوني العظام . » (۱)!! . .

وهو تصور يصل في التفكيك إلى حد «العبثية» ، وذلك عندما لا يقف عند تفكيك الحضارة ، والشخصية القومية ، ووحدة

 <sup>(</sup>١) د . ميلاد حنا . نشرة (الجتمع المدنى - العدد ٥٠ فبراير سنة ١٩٩٦ م - ص ٣٢ وهى نشرة يصدرها دمركز ابن خلدون للدراسات الإغاثية، والذي يرأسه الدكتور سعد الدين إبراهيم! . . .

المنظومة القيمية . . وإنما يتجاوز ذلك إلى تفكيك المسيحية وتفكيك الإسلام . . ناهيك عن الصورة الهزلية التي جعل فيها المصرى - الذي ضرب الناس به المثل في وحدة الشخصية والهوية - «كرنفالاً» عجيباً!! . .

إن هذه التوجهات ، التي تركز الأضواء على «الفروق» لا «الجوامع» ، والتي لا ترى «الفروق» في إطار «الجوامع» ، والتي تحترف إثارة «الأقليات» ، في ظل مخططات التفتيت الخارجية المعلنة - حتى ولو حسنت نوايا أصحابها - إنما تخدم هذه المخططات التفتيتية المعلنة . . ولنتذكر كلمات «موشيه شاريت» - التي سبق وأوردناها في سياقها - والتي يقول فيها : «ويعتبر مجرد تحريك الأقليات عملاً إيجابياً ، لما قد ينجم عنه من آثار تدميرية على المجتمع المستقر . . وهو يذكي النار في مشاعر الأقليات في المنطقة ، ويوجهها نحو المطالبة بالاستقلال» (۱) !

ولنتذكر أن الذين تحدثوا عنا «كمجتمعات فسيفسائية . . وكبرج ورقى . . وكمجتمعات الموزايك » . . كانوا الصهاينة (٢) . . قبل أن يبتلع هذا «الطعم السام» نفر من مثقفينا ! . . فحرام ، وغير لائق ، ولا معقول أن يتبنى البعض منا ما نصت عليه «استراتيجية إسرائيل في الثمانينيات» !! . .

لكن . . ولحسن الحظ ، فإن هذه الأصوات ، التي استدرجت إلى خدمة الخطط التفكيكي . . أو التي رشحت على توجهات أصحابها

<sup>(</sup>١) (الملل والتحل والأعراق) ص ٧٤٧ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق . ص ٧٤٣ . و (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص ١٤٠ .

مقولات هذا الخطط . . قد ظلت «الشذوذ . . والنشاز » الذي يثبت أن جمهور أبناء الملل والأقوام والمذاهب ، على وعى بحقائق الجوامع المَوحدة للأمة ، ومخاطر الخططات المحدقة بهذه الوحدة . .

وإذا كان اللورد «كرومر» (١٨٤١ - ١٩١٧م) قد أدرك أن القبطى والمسلم كلاهما شرقي ، قد وحدتهما الحضارة الإسلامية « من قمة الرأس إلى أخمص القدم في المسلك الأخلاقي واللغة والروح»(١) . . فَإِن «ميشيل عفلق» (١٣٢٨ - ١٤٠٩ هـ ١٩١٠ -١٩٨٩ م) قد رأى هذا الجامع الحضاري عاماً في كل الأمة العربية . . فكتب يقول : «لا يوجد عربي غير مسلم . . فالإسلام هو تاريخنا ، وهو بطولاتنا ، وهو لغتنا ، وفلسفتنا ونظرتنا إلى الكون . . إنه الشقافة القومية الموحدة للعرب على اختلاف أديانهم ومذاهبهم . . وبهذا المعنى لا يوجد عربي غير مسلم ، إذا كان هذا العربي صادق العروبة ، وإذا كان متجرداً من الأهواء ، ومتجرداً من المصالح الذاتية . . وإن المسيحيين العرب ، عندما تستيقظ فيهم قوميتهم ، سوف يعرفون بأن الإسلام هو لهم ثقافة قومية يجب أن يتشبعوا بها ويحبوها ويحرصوا عليها حرصهم على أثمن شيء في عروبتهم . . ولئن كان عجبي شديداً للمسلم الذي لا يحب العرب ، فعجبي أشد للعربي الذي لا يحب الإسلام »(٢)! . . .

<sup>(</sup>١) (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص ٩٣ .

<sup>(</sup>۲) ( الكتابات السياسية الكاملة) جـ ٣ ص ٣٣ . ٢٦٩ ، جـ ٥ ص ٦٨، طبعة بغداد سنة ١٩٨٧ م وسنة ١٩٨٨ م .

والزعيم الوطنى القبطى البارز «مكرم عبيد» (١٣٠٧ - ١٣٨٠ هـ المرعيم الوطنى القبطى البارز «مكرم عبيد» (١٣٠٧ - ١٣٨٠ هـ الممان وطناً . ونصارى ديناً . اللهم اجعلنا نحن المسلمين لك ، وللوطن أنصاراً . واللهم اجعلنا نحن نصارى لك ، وللوطن مسلمين (١) .

وبابا الأقباط الأرثوذكس «شنودة الشالث» هو القائل - فى تصريحاته المعلنة - : «إن الأقباط ، فى ظل حكم الشريعة الإسلامية ، يكونون أسعد حالاً وأكثر أمناً ، ولقد كانوا فى الماضى ، حينما كان حكم الشريعة هو السائد . . نحن نتوق إلى أن نعيش فى ظل «لهم ما لنا وعليهم ما علينا» . . إن مصر تجلب القوانين من الخارج حتى الآن ، وتطبقها علينا . ونحن ليس عندنا ما فى الإسلام من قوانين مفصلة ، فكيف نرضى بالقوانين المجلوبة ، ولا نرضى بقوانين الإسلام» (٢) ؟!

والقس الكاثوليكي «حنا قلته» يقول: «أوافق تماماً على أن أكون مصرياً.. مسيحياً ، تحت حضارة إسلامية .. بل أنا مسلم ثقافة مائة في المائة .. أنا عضو في الحضارة الإسلامية كما تعلمتها في الجامعة المصرية .. تعلمت أن النبي بيل ، سمح لمسيحيى اليمن أن يصلوا صلاة الفصح في مسجد المدينة .. فإذا كانت الحضارة الإسلامية بهذه الصورة .. التي تجعل الدولة الإسلامية تحارب لتحرير الأسير

 <sup>(</sup>۱) د . محمد عمارة (الإسلام والسياسة : الرد على شبهات العلمانيين) ص ٢٠٢ ،
 ٢٠٣ طبعة القاهرة سنة ١٤١٣ هـ سنة ١٩٩٢م . وصحيفة (الوقد) – القاهرية – عدد
 ٢١ يناير سنة ١٩٩٣ .

<sup>(</sup>٢) صحيفة (الأهرام) - المصرية - عدد ٦ مارس سنة ١٩٨٥ م .

المسيحى . . والتى تعلى من قيمة الإنسان كخليفة عن الله فى الأرض . . فكلنا مسلمون حضارة وثقافة . . وإنه ليشرفنى ، وأفتخر أننى مسيحى عربى ، أعيش فى حضارة إسلامية . . وفى بلد إسلامى . . وأساهم وأبنى ، مع جميع المواطنين ، هذه الحضارة الرائعة . .»(١)! . .

والدكتور غالى شكرى - فى لحظة صدق مع الحقيقة - هو القائل: «إن الحضارة الإسلامية هى الانتماء الأساسى لأقباط مصر.. وعلى الشباب القبطى أن يدرك جيداً أن هذه الحضارة العربية الإسلامية هى حضارته الأساسية . . إنها الانتماء الأساسى لكافة المواطنين . صحيح أن لدينا حضارات عديدة من الفرعونية إلى اليوم ، ولكن الحضارة العربية الإسلامية قد ورثت كل ما سبقها من حضارات ، وأصبحت هى الانتماء الأساسى ، والذى بدونه يصبح المواطن فى ضياع . . إننا ننتمى - كعرب من مصر - إلى الإسلام الحضارى والثقافى ، وبدون هذا الانتماء نصبح فى ضياع مطلق . . وهذا الانتماء لا يتعارض مطلقاً مع العقيدة الدينية ، بالعكس . . لاذا ؟ لأن الإسلام وحد العرب ، وكان عاملاً توحيدياً للشعوب والقبائل والمذاهب والعقائد . . (1) .

هكذا رأينا ونرى الوعى الحقيقي بوحدة الأسة . . والرفض

<sup>(</sup>۱) (الإسلام والسياسية: الرد على شبهات العلمانيين) ص ٢٠٥ - وهذه العبارات وردت في ندوة نظمتها \* اللجنة المصرية للعدالة والسلام، عن «أثر البعد الديني في الاشتراك في العمل العام، بفندق الحرية - يصر الجديدة - في ٩ توفمبر سنة ١٩٩١م -

<sup>(</sup>٢) صحيفة (الوفد) - المصرية- عدد ٢٨ رجب سنة ١٤١٣ هـ ٢١ يناير سنة ١٩٩٣م -

الحاسم لخططات التفتيت الطائفي- الخارجي منها . . وما تسلل فرشح على بعض التوجهات - .

بل لقد تصدت أصوات ومواقف العقلاء ، لهذا الإلحاح المشبوه على «فكرة الأقليات . . وهمومها» . . فقال «الأنباموسي» - أسقف الشباب بالكنيسة القبطية الأرثوذكسية : «نحن كأقباط ، لا نشعر أننا أقلية ، لأنه ليس بيننا وبين إخواننا المسلمين فرق عرقى «إثني» ، لأننا مصريون ، وأتجاسر وأقول : كلنا أقباط ، بمعنى أنه يجرى فينا دم واحد من أيام الفراعنة ، ووحدة المسألة العرقية تجعلنا متحدين مهما اختلفنا . هناك طبعاً التمايز الديني ، لكن يظل الأقوى والأوضح الوحدة العرقية . ولا نشعر نحن الأقباط بشعور الأقلية البغيض الذي يعاني منه غيرنا ، نحن أقلية عددية فقط ، ولكن هذا لا يجعلنا نشعر أن هناك شرخاً بيننا وبين إخواننا المسلمين . . من جهة الهوية العربية ، نحن مصريون عرقاً ، ولكن الثقافة الإسلامية هي السائدة الأن ، كانت الثقافة القبطية هي السائدة قبل دخول الإسلام، وأي قبطي يحمل في الكثير من حديثه تعبيرات إسلامية ، يتحدث بها ببساطة ودون شعور بأنها دخيلة ، بل هي جزء من مكوناته . . نحن نحيا العربية لأنها هويتنا الثقافية ، ومقتنعون بالطبع بأن فكرة العروبة فكرة سياسية واقتصادية وثقافية ، بالإضافة لوحدة المصير المشترك . . والعلاقة بين الجذور والعروبة علاقة تناصرية ، هذه دوائر متداخلة . . تاريخنا أفضل من حاضرنا ، حينما نذكر الأقباط أيام الدولة العثمانية كانوا مع إخوانهم المصريين لهم دور مشترك في عزل الوالى العثماني ومجىء محمد على ، وكان جرجس الجوهري أحد قادة الأقباط ، وكذلك إبراهيم الجوهري أخوه ، وكثير من الأقباط عملوا وشاركوا بشكل واضح في الحياة السياسية في عهد محمد على . . والأقباط دورهم بعد الثورة - سنة ١٩٥٧ م - تقلّص كجزء من التقلص الشامل في المشاركة بمصر ، كانت هناك سلبية شاملة . . وأنا أعتقد أن الأقباط جزء هام من نسيج الحياة المصرية ، لقد انغمس المسيحيون في الحياة العملية . . فهم أطباء وصيادلة ومهندسون ، وغيرها من المهن ، ونسبتهم أيضاً في رجال الأعمال مرتفعة أكثر من نسبتهم العددية في مصر (١) . .

نحن نرفض المسيحية السياسية . . لأن المسيح قال : «ملكتى ليست بالعالم» . . ولو حدثت المسيحية السياسية تصبح انتكاسة على المسيحية ، كما حدث في العصور الوسطى أيام كان البابوات هم الذين يدشنون الإمبراطور وينصبونه . هذه هي المسيحية

<sup>(</sup>۱) إذا كانت النسبة العددية لأقباط مصر هي - عبر كل الإحصاءات السكانية ، منذ الاحتلال الانجليزى في القرن التاسع عشر- تقف حول ٥,٥٪ من السكان ، فإن نسبتهم في الملكية للثروة والاقتصاد - باعتراف من يحترفون الحديث عن «هموم الأقليات» تبلغ ٢٥٪ من ثروة مصر ومن المهن المتميزة -كالأطباء والصيادلة والمهندسين- وهم لا يعانون ما تعانيه الأغلبية المسلمة من هموم ومشكلات الأمية والإسكان والبطالة والفقر . . بل إن عدد الكنائس - بالنسبة لتعدادهم - قريب من عدد المساجد عند المسلمين- وذلك فضلا عن حرية منبر الكنيسة ، وتأميم منبر المسجد ونهوض الكنائس بأدوار اجتماعية وثقافية وتعليمية وسياحية ، وتجريد المساجد من كل ذلك ، وبقاء الأوقاف الكنسية ، في حين جردت المساجد من كل ذلك !

السياسية التى نرفضها ، لأنها تختلف عن المسيحية . . مصر دائماً دولة مسلمة ومتدينة ولكن بدون تطرف . ولو عشنا كمسلمين وأقباط وفى إطار الصحوة الدينية المصحوبة بصحوة وطنية فسيكون المستقبل أكثر من مشرق .

نحن في مصر نسيج واحد ، وسعداء بذلك ، وهذه حماية استراتيجية لنا كأقباط . ونحن لسنا لبنان ، ويستحيل أن «تتلبن» مصر . وتقسيم مصر فكرة مسحيلة ، وغير مسيحية ، ولو فكرنا في ذلك معناه أننا نجهز أنفسنا للإبادة . وبعد ، كيف أقيم في أسيوط وأترك أديرة وادى النطرون؟ أو العكس؟! . . هذه فكرة غبية . هذه فكرة صهيونية من أجل تفتيت مصر . وعندما شاهدت ما يحدث في العراق ، قلت : نجح الصهاينة ، وأصبح العراق ثلاث دول . .

وغير هذه الشهادة التاريخية ، التي تمثل وثيقة من وثائق الوعى بوحدة الأمة ، في مواجهة مخططات التفتيت . . هناك شهادة المهندس «سمير مرقص» – مدير مركز البحوث بأسقفية الخدمات العامة والاجتماعية ، بالكنيسة المصرية الأرثوذكسية . . والتي يقول فيها : «إن الأقباط ، بالمقاييس العلمية ، ليسوا أقلية . . حتى في إطار الدولة العثمانية لم يورد الأقباط كأقلية ، ولم تنطبق عليهم قضية «الملة» ، مقارنة بكل الأقليات في الدول التابعة حينذاك للدولة العثمانية . . والخبرة التاريخية للأقباط تجعلهم أيضاً ليسوا

<sup>(</sup>١) ( الملل والنحل والأعراق) ص ٢٩ه - ٣٤ه .

بأقلية دينية . . لعدم انفصالهم عن مجمل الحياة العامة والمجتمع ، ولأنهم ينخرطون في الحياة اليومية بالمنطق الوطني العام ، وليس بالموقف الديني . والكنيسة القبطية لم تخلق تاريخياً فكرة الجماعة الخاصة . . وتنظيماتها كنسية للرعاية الروحية ، وليست للحياة العامة . . فأزمة الأقباط ، إذن هي أزمة المجتمع المصرى ، التي تنعكس على كل من المسلم والقبطي على السواء (١) » .

فالهموم واحدة . . والمأزق واحد . . والأمة واحدة . . والتاريخ الإسلامي – في علاقات الملل والطوائف – كان أفضل من الصيغ والمفاهيم والممارسات التي جاءت مع الاستعمار ، والاختراق الثقافي الغربي – كما أشارت هذه الشهادات! . .

والمحامى القبطى «نبيل منير حبيب» يضيف : «لا توجد حضارة قبطية ، لأن للحضارة - إن شئنا أن ندركها - مظهرين : (مادى ومعنوى) ، والذى يبقى دائماً هو المعنوى (أدب - تاريخ - فلسفة) ، وهنا أستطيع القول : إنه ليس هناك أدب قبطى ، ولا فلسفة قبطية ، ولا نظم سياسية قبطية ، هناك تأثير روحانى ، يونانى ، أما المسألة القبطية فهى خليط من ذلك ، إضافة إلى تنصيرها العادات الفرعونية . مثلاً : ٢٧ كيهك - وهو الذى يقابل ٧ يناير - هو عيد ميلاد «حورس» ، والمسيح لم يولد فى ذلك التاريخ . كذلك ، فشكل «عمارة الكنيسة المصرية» هو شكل المعبد الفرعونى ، ومن ثم

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٥٢٥ .

فليس هناك حضارة قبطية . والمسيحية المصرية مسيحية محلية ، على عكس الإسلام المصرى فلديه بُعْد عالمي . .<sup>(١)</sup>»! .

أما المفكر اليسارى القبطى «أبو سيف يوسف» - صاحب كتاب (الأقباط والقومية العربية) - فإنه يقول: «لقد ساد علاقات الأقباط بالعرب، والمسلمين بالمسيحيين الاحترام والتعاون، حتى إن الوعظ في الكنيسة تحول من اللغة اليونانية (التي ظلت تستعمل كلغة للدولة أيضاً من عهد البطالسة إلى عهد البيزنطيين، أي حوالي ألف سنة) إلى اللغة العربية. . فالجماعة الإثنية - بمصر واحدة، تتكلم اللغة نفسها، ولها ثقافة عامة مشتركة . . وتشكل في النهاية ، كياناً اجتماعياً واحداً . .»(٢) .

فجوامع الوحدة في العربية ، كلغة ، وفي الإسلام كحضارة . . لم تكن بدائل لجوامع قبطية وطنية . . وإنما كانت بدائل شرقية لقهر استعماري بيزنطي . . فالعربية حلت محل اللغة اليونانية - وليس محل لغة وطنية مصرية - . . والحضارة العربية الإسلامية ، حلت محل الحضارة الإغريقية - الرومانية ، لأنه لم تكن هناك حضارة قبطية وطنية . . فالشرق كان مقهوراً - سياسياً وحضارياً وثقافياً ولغوياً واقتصاديا ، بل ودينياً - إلى أن تحرر بالإسلام ، الذي بني حضارة ومدنية شرقية ، أبدعها كل أبنائه ، على اختلاف الملل والأقوام . . فهي جوامع وحدتهم كأمة ، وهي ميراثهم الحلال . . وبعبارة القانوني البارز الدكتور عبد الرزاق السنهوري باشا

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٥٣٨ .

<sup>(</sup>٢) (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص ٩١ – ٩٣ .

(۱۳۱۳-۱۳۹۱ هـ ۱۸۹۰ - ۱۹۷۱ م): «فهذه المدنية الإسلامية هي ميراث حلال لكل المقيمين في الشرق ، فتاريخ الجميع مشترك ، والكل تضافروا على إيجاد هذه المدنية »(١)! . .

تلك هي شهادات عقلاء الأمة في مواجهة مخططات التفتيت والتفكيك ، التي سلكت سبلها إلى هذه المقاصد عبر تنوع الملل واختلاف المذاهب وتعدد الأقوام . .

#### \* \* \*

لكن . . . هل يعنى هذا أن تطبيقات ومارسات حضارتنا الإسلامية للتعددية قد خلت من السلبيات؟ وأنها قد برئت من التمييز بين الأغلبية وبين «الأقليات»؟ . . وأنه لم تحدث فيها اضطهادات وتوترات مع أبناء الملل . . وبين المذاهب؟؟ . .

إننا يجب أن نميز ، في هذا الموضوع ، بين «المثال» وبين «الواقع» . . فالمبادئ الدينية ، والصيغ الفكرية ، والنظريات الفلسفية هي «مُثُل» . . والمثل ، عادة ، تستعصى على كامل التحقق والتطبيق ، وإلا فرغت حياة الإنسان من «المثال» ، وأصبحت جحيماً لا يطاق ، أو مواتا لا أمل فيها ولا رجاء . . فوجود «المثال» ، الذي لم يطبق بعد ، هو الذي يبعث الحيوية والأمل والرجاء في حياة الإنسان ، بوجود «مهام» في «جدول أعمال» هذه الحياة ، تتطلب السعى لتحقيقها ، والاستباق على طريق الخيرات فيها . .

<sup>(</sup>١) (دكتور عبد الرزاق المنهوري من خلال أوراقه الشخصية) ص ١١٨ طبعة القاهرة سنة ١٩٨٨ م .

فالتطبيق و «الواقع» لا يمكن أن يرقى إلى درجة «المثال» ، ولا أن يستنفد كل «المثال»! . . تلك قاعدة عامة في كل الديانات والفلسفات ، والحضارات ، على مر التاريخ .

لكن . . بقدر ما يكون «المثال» سامياً ، وبقدر ما يكون ديناً ، تتجاوز مقاصد تطبيقاته وإقامته المنفعة الدنيوية ، إلي حيث تصبح هذه الإقامة «للمثال الديني» قربة إلى الله ، وشرطاً لسعادة الدار الأخرة ، التي هي خير وأبقى ، بقدر ما يعين ذلك على أن يكون التطبيق و «الواقع» أقرب إلى السمو ، وأكثر تعلقاً «بالمثال» . .

ولقـد كـان هذا هو حـال التـعـد دية وتطبـيـقـاتهـا في حـضـارة الإسلام . .

فلقد خلت مسيرة حضارتنا ، تقريباً من الاضطهادات الراجعة إلى اختلاف اللغات والأقوام والأعراق ، لأن الإسلام قد جعل عصبية الدم والعرق والنسب جاهلية ، دعا رسوله على ، إلى تجاوزها ، فقال : «دعوها فإنها مُنْتنَة »(١)! .

وكانت الاضطهادات بسبب اختلاف الملل والشرائع الدينية ، مقصورة على أسباب أخرى ، ليس من بينها على الإطلاق قصور «المشال» أو المبادئ عن تحقيق أوسع الحريات أمام أبناء الملل والشرائع الدينية المختلفة . .

فما عرف عن اضطهاد بعض اليهود والنصارى ، لفترات محدودة ، وفي بعض الدول ، في تاريخنا الحضارى ، كان في

<sup>(</sup>١) رواه البخاري والترمذي .

أحيان كثيرة ردود أفعال لتدخلات خارجية واستعمارية - صليبية . وتترية . وإمبريالية - استخدمت نفراً من أبناء هذه الملل ضد أمن الوطن والدولة والأمة والحضارة ، إبان الصراعات المسلحة والاجتياحات الشرسة ، التي شنها أعداء هذه الأمة ضد الإسلام ، والتي هددت وجود أمته وحضارته . .

وعلى سبيل المثال . . فإبان الحملات الصليبية على بلادنا سعت النصرانية الغربية إلى التحالف مع التتر الوثنيين ضد العرب والمسلمين ، وأرسل البابا «إينوسنت الرابع» (١٣٤٣ - ١٢٧٠ م) عام ١٧٤٥ م بعثة إلى عاصمة الدولة التترية الشرقية - «قراقورم» - لهـذا الغـرض- رأسـهـا مندوب البـابا «جـون ده بيـاني كابربريني»- . . وجاءت بعثة تترية من «خاقان» التتر «جغطاي» إلى الملك لويس التاسع (١٢١٤ - ١٢٧٠) أثناء إقامته بقبرص ، وهو في طريقه لغزو الشام ومصر، شتاء (١٢٤٨ - ١٢٤٩ م) جاءت لمواصلة مفاوضات التحالف ضد العرب والمسلمين . . ولما عادت البعثة التترية إلى بلادها ، من قبرص ، صحبتها بعثة فرنسية صليبية لاستكمال المفاوضات . . واستمرت مساعي التحالف حتى بعد هزيمة لويس التاسع ، فسافرت إلى «قراقورم» من حصن عكا الصليبي بعثة فرنسية ، رأسها رجل الدين «جليوم ردبروك» ، واستمرت تفاوض في بلاط «الخان» التترى «منكوقا أن» ستة أشهر! وأخيراً نجح الصليبيون في إقامة هذا التحالف، فحول التتار حملتهم إلى بلاد الإسلام ، بعد أن كان التخطيط أن تتجه إلى أوربا! ... ولقد استعان الصليبيون ، على عقد هذا التحالف ، بطائفة النصارى النساطرة ، الذين كان لهم وجود ونفوذ في بلاد التتار ، واستغلوا ، في ذلك ، إحدى زوجات «هولاكو» - دوقوز خاتون - وكانت نصرانية الدين ، نسطورية المذهب! . . بل إن قائد جيش «هولاكو» - الذي دمر بغداد (٢٥٦ هـ ١٢٥٨ م) والشام وزحف نحو مصر - والذي هزم في «عين جالوت» (١٥٨ هـ - ١٢٦٠م) كان نصرانياً نسطورياً ، هو «كُتْبُغا» (١٠) ! . .

ولقد كان لهذا البُعْد النصراني في هذه الحملات ، التي هددت وجود الأمة والحضارة ، انعكاساته لدى الطوائف النصرانية في المدن التي اجتاحها التتار ، فحدثت خيانات - وخاصة من الطوائف ذات المذاهب الغربية - بل وكشفت هذه الطوائف عن خيانتها ، فأعلنت تحديها للوطن والدولة والأمة في ساعة العسرة ولحظات الشدة . .

ففى دمشق - بعد أن اجتاحها التتار - وكما يقول المقريزى ( ٧٦٦ - ٨٤٥ هـ ١٣٦٥ - ١٤٤١ م ) - عُمدة مؤرخى العصر - : «واستطال النصارى بدمشق على المسلمين ، وأحضروا فرماناً من هولاكو بالاعتناء بأمرهم وإقامة دينهم : فتظاهروا بالخمر فى نهار رمضان ، ورشوه على ثياب المسلمين فى الطرقات ، وصبوه على أبواب المساجد . وألزموا أرباب الحوانيت بالقيام إذا مروا بالصليب عليهم ، وأهانوا من امتنع من القيام للصليب، وصاروا يمرون به فى

<sup>(</sup>۱) د . محمد عمارة (معارك العرب ضد الغزاة) ص ۱۱٦ - ۱۱۸ . طبعة دمشق ۱۲۰۸ هـ ۱۹۸۸ م .

الشوارع إلى كنيسة مريم ، ويقفون به ويخطبون في الثناء على دينهم ، وقالوا جهراً : «ظهر الدين الصحيح دين المسيح» وخربوا مساجد ومآذن كانت بجوار كنائسهم ، فقلق المسلمون من ذلك ، وشكوا أمرهم لنائب هولاكبو - وهو كُتْبُغا - فأهانهم وضرب بعضهم ، وعظم قدر قسوس النصارى ، ونزل إلى كنائسهم وأقام شعارهم . .»(۱)!

وكان طبيعياً أن تكون لهذه الخيانات ، التي جاءت للوطن والدولة والأمة والحضارة ، في ساعات العسرة ولحظات الحرج والشدة - والتي أعلنتها الطوائف النصرانية ذات المذاهب الغربية في الأساس - كان طبيعياً أن تكون لها ردود أفعال - بعد تحرير هذه المدن من الاجتياح التترى - . . فبعد هزيمة التتر - بقيادة «كتبغا» - في «عين جالوت» ، وانحسار موجة اجتياحهم للشام ، وعندما وصل إلى أهل دمشق كتاب السلطان المظفر قطز (١٩٥٨ هـ - ١٢٦٠م) «يبشر الناس بفتح الله له ، وخذلانه التتر سر الناس سروراً كثيراً ، وبادروا إلى دور النصاري فنهبوها ، وأخربوا ما قدروا على تخريبه . . "(١).

فكان الاجتياح الخارجي ، وكان الاختراق لأمن الوطن والأمة والحضارة - من ثغرات الملل والطوائف - هو «الفعل» الذي ولَّد ردود أفعال من التوتر والاضطهاد على جبهة العلاقات بين المسلمين وقطاعات من أبناء الملل والطوائف غير المسلمة ، في السنوات التي شهدت واعقبت هذا الاجتياح وذلك الاختراق!..

 <sup>(</sup>١) (كتاب السلوك لمعرفة دول الملوك) الجزء الأول - القسم الثاني - ص ٤٢٥ ، ٤٣٢ ،
 تحقيق : د . محمد مصطفى زيادة . طبعة القاهرة ١٩٥٦م .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق . جـ ١ - القسم الثاني - ص ٣٢ .

أما على جبهة الحكام ، الذين كان ظلمهم لبعض أبناء الملل والطوائف غير المسلمة ، جزءاً من الظلم الذي عم الرعية كلها ، مسلمين وغير مسلمين ، فإن المتوكل العباسي (٢٣٣ - ٢٤٧ هـ - ٢٤٧ م. ١ مثال نموذجي لهذا النوع من الحكام . . فاضطهاده للنصاري كان جزءاً من الاضطهاد الذي أصاب الشيعة والمعتزلة ، وأغلب تيارات الفكر في ذلك التاريخ . . لقد أسقط شهادة المعتزلة أمام القضاء ، ونفاهم إلى جزيرة «دهلك» جنوبي البحر الأحمر -! وحرمهم الكثير من الحقوق الاقتصادية ومنع عنهم العطاء . . وكما هدم بعض مقابر النصاري ، فلقد صنع نفس الشيء بمقبرة الإمام الحسين ، فلقد سواها بالأرض ، ثم حرثت أرضها وزرعت! . . والذين يقارنون مراسيم اضطهاده للمعتزلة يجدون شبهاً كبيراً بينها وبين مراسيم اضطهاده للنصاري (۱)! . .

وكانت مظالم بعض الخلفاء والسلاطين ، تسلك إلى رقاب الرعية ، أحياناً كثيرة طريقاً خبيثاً! . . وذلك عندما تلجأ الدولة في الجبايات والإتاوات والمغارم إلى وزراء وجباة وصيارف من غير المسلمين ، علاون خزائن الدولة بإفقار الرعية ، وتزيد ثرواتهم أيضاً ، فيتطاولون على الناس ، فتأتى ردود الأفعال ضد المظالم لتنال من

 <sup>(</sup>۱) القاضى عبد الجبار بن أحمد (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ۳۰۲، ۳۰۳.
 تحقيق: فؤاد سيد، طبعة تونس ۱۹۷۲ م والمقريزى (الخطط) جـ ۳ ص ۲۷۱ .
 طبعة دار التحرير . القاهرة .

الطوائف والملل التى إليها ينتسبون! . . بل وكثيراً ما كانت الدولة تسترضى الجماهير الغاضبة بمصادرة هؤلاء الجباة الظلمة ، وأحياناً بقتلهم ، فتهدئ من ثورة الثائرين ، وتكسب الأموال والثروات فى جميع الأحوال! . .

ومن نماذج استبداد بعض اليهود والنصارى بأغلبية الرعية ، وما أحدثه ذلك من ردود أفعال ، عهد «العزيز بالله» الفاطمى (٣٦٥ – ٣٨٦ هـ ٩٧٥ – ٩٩٦ م) وما تلاه من مراسيم ضد أهل الكتاب فى عهد ابنه وخليفته الحاكم بأمر الله (٣٧٥ – ٤١١ هـ ٩٨٥ – ١٠٢١ م) فزوجة العزيز بالله كانت نصرانية ملكانية – أى من الطوائف النصرانية التابعة للمذاهب الغربية – . وكانت لهذه الزوجة ، ولا بنتها «سيدة الملك»! نفوذ واسع فى شئون الدولة . . وكان لها أخوان من رجال الدين النصراني – «أرسانيوس» : مطران الملكانية فى القساهرة ، ثم بطرك الإسكندرية – و «أريسطيس» : بطرك الملكانية فى القدس – . .

وفى هذا المناخ المنحاز لغير المسلمين ، تولى وزارة مصر النصرانى عيسى بن نسطورس . . ووزارة الشام اليهودى إبراهيم القزاز (منشا)! . . فعمت مظالمهما جماهير المسلمين ، وظهر تحيزهما لأبناء دينهما ، وظهرت ردود الأفعال ضد هذه المظالم وذلك الانحياز . . وكما يقول المقريزى : «فاعتز بهما النصارى واليهود ، وأذوا المسلمين . فعمد أهل مصر وكتبوا قصة جعلوها في يد صورة

- (غثال) - عملوها من قراطيس ، فيها: بالذى أعز اليهود بمنشا ، والنصارى بعيسى بن نسطورس ، وأذل المسلمين بك- (الخليفة العزيز) -! ألا كشفت ظلامتى؟! . وأقعدوا تلك الصورة على طريق العزيز ، والرقعة بيدها ، فلما رآها أمر بأخذها ، فإذا الصورة - (التمشال) - من قراطيس - (ورق) - فعلم ما أريد بذلك ، فقبض عليهما ، وأخذ من عيسى بن نسطورس ثلثمائة ألف دينار ، ومن اليهودى شيئاً كثيراً »(۱)!

وفى هذا المناخ ، الذى تستبد فيه الأقلية بالأغلبية . . نرى الشعراء يدلون بدلوهم فى علاقات الملل والطوائف فيصورون الدولة وكأنها تُحكم «بالثالوث»! يعقوب بن كلس - وأصله يهودى - هو الأب - والعزيز - الخليفة - هو الابن! . . والوزير الفضل هو روح القدس!! . . يصوغ الشاعر الدمشقى الحسن بشر ، ذلك شعراً يخاطب به المسلم ، فيقول ساخراً :

تَنصَّر، فالتنصَّر دين حق عليه زماننا هذا يدلً وقل بشلاثة عزوا وجلّوا وعطَّل ما سواهم فهو عطل

فيعقوب الوزير أب وهذا العزيز ابن وروح القدس فضل!

أما نقد سيطرة اليهود ، فيعبر عنها الشاعر المصرى الحسن بن خاقان ، فيقول :

 <sup>(</sup>۱) (اتعاظ الحنفا بأخبار الأثمة الفاطميين الخلفا) ص ۲۹۷ . تحقيق : د . جمال الدين الشيال ، طبعة القاهرة ۱۹۳۷م . وابن الأثير (البداية والنهاية) جـ ۱۱ ص ۳۲۰ .

يهود هذا الزمان قد بلغوا العز فيهم والمال عندهمو يا أهل مصر إنى نصحت لكم

غاية أمالهم وقد ملكوا ومنهم المستشار والملك تهوّدوا ، فقد تهوّد الفلك(١)!

وفى نقد الترف والاستبداد ، اللذين تمتع بهما هؤلاء النفر من النصاري واليهود ، يقول الشاعر ابن الخلال :

> إذا حكم النصارى فى الفروج وذلّت دولة الإسكلام طرا فقل للأعور الدجال هذا

وغالوا في البغال وفي السروج وصار الأمر في أيدى العلوج زمانك إن عزمت على الخروج (٢)!

فالقضية لم تكن تناقضاً بين الإسلام وبين الملل الأخرى ، ولا عداء من المسلمين لأبناء هذه الملل ، ولا ضيق صدر بالتعددية والاختلاف في الشرائع الدينية ، وإنما كانت ، في الجوهر والأساس ، تناقضاً بين أغلبية الأمة المظلومة ، الباحثة عن العدل ، والتي يمارس الظلم فيها ولها وضدها نفر من أبناء الملل غير الإسلامية ، اختارهم حكام وولاة ظلمة ، لتكون مغايرتهم الدينية للأغلبية عاملاً على قسوة قلوبهم وغلظة معاملاتهم مع هذه الأغلبية ! . .

ويشهد على هذه الحقيقة ، أن بعضاً من هؤلاء الكتاب والجباة والصيارفة قد أراد - بإيعاز من الدولة - أن يستر مظالم ويغلف

<sup>(</sup>۱) أدم متز (الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري) جـ ١ ص ١١٣ ، ١١٤ ، ١١٠ ، ١١٧ . ١١٨ ، ١١٧ . ترجمة : د . محمد عبد الهادي أبو ريدة . طبعة بيروت ١٩٦٧م .

<sup>(</sup>۲) (خطط المقریزی) جـ ۲ ص ۱۲۳ .

جبروته بالإسلام ، فأعلن اعتناقه لدين الأغلبية - أملاً في تهدئة ثائرة المظلومين من جماهير المسلمين - . . لكن ذلك لم يجلب إليه عطف المسلمين ، الذين رأوا في هذا «الإسلام» حيلة لجواز الظلم ، بل للإمعان فيه! . . فلم تجز عليهم هذه الحيل ، لأن القضية بالنسبة إليهم كانت العدل المفقود والمنشود ، وليست زيادة تعداد المسلمين آحادا من الناس ! . .

ويحكى المقريزى - فى التأريخ لسنة (٦٨٢ هـ - ١٢٨٣م) - موقف جمه ور المسلمين من اعتناق بعض الكتاب والجباة النصارى الإسلام . . ذلك الإسلام الذى لم يترك أثراً يخفف من تسلطهم وتجبرهم ومظالمهم ، بل لقد ازدادوا معه ظلماً وعتواً ، ونجوا ، بإعلانه ، من القتل والمصادرات! . . يحكى المقريزى ذلك ، فيقول : لقد الا تسلطهم بعد إسلامهم ، وأظهروا من التجبر ما كانت تمنعهم نصرانيتهم من إظهاره! ، فكتب أحد الشعراء إلى الأمير بيدر النائب يقول :

أسلم الكافرون بالسيف قهرا وإذا ما خَلَوًا فهم مجرمونا سلموا من رواح مال وروح فهم سالمون ، لا مسلمونا (١)!»

فهو «إسلام» يفرون به من الجزاء الذي استحقوه على مظالمهم - المصادرة للمال الذي جمعوه ، والقتل جزاء على ما اقترفت أيديهم في حق الناس- . . وبعبارة الشاعر : «رواح المال والروح» ! . .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق : جـ ٣ ص ٥٤٥ - ٥٤٧ .

فالقضية - بعبارة المقريزي - كانت «التسلط والتجبر» من قِبَل هؤلاء الجباة ، ولم تكن نصرانيتهم أو يهوديتهم بحال من الأحوال! . .

وإذا جاز للبعض أن يتهم الشعر والشعراء بالمبالغات . . فإن كلمات العالم الألماني الحجة «آدم متز» (١٨٦٩ - ١٩١٧ م) تعبر عن هذه السيطرة وهذا الاستبداد ، من أهل الكتاب بجمهور المسلمين ، فتقول : «لقد كان النصاري هم الذين يحكمون في بلاد الإسلام» (۱)! ثم يشير إلى دور هذه السيطرة وذلك الاستبداد في إحداث ردود الفعل بين الطوائف والملل ، فيقول «إن أكشر الفتن التي وقعت بين النصاري والمسلمين نشأت من تجبر المتصرفين الأقباط . . » (۱)!

وردود الأفعال هذه ، هي التي تمثلت في مراسيم الحاكم بأمر الله الفاطمي ، الذي خلف أباه العزيز . . فأنزل بالنصاري واحدة من الحن القاسية التي مرت بهم . . ثم عاد فعفا عنهم ، وعوضهم عن المظالم التي أنزلها بهم . . وأخيراً راح ضحية الاستبداد الطائفي الملكاني بقصر الخلافة ، عندما ذهب إلى مثواه الأخير بمؤامرة من أخته «سيّدة الملك» !! . .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) (الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري) جـ ١ ص ١٠٥ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق . جـ ١ ص ١١٢ .

وفى ضوء هذه الحقائق التاريخية ، نفهم التحليل الموضوعي الذي كتبه الباحث اللبناني «جورج قرم» - والذي لا يمكن أن يكون متهماً! - والذي يقيم فيه العلاقات بين المسلمين وأبناء الملل والطوائف غير المسلمة . . فيقول :

«ويلاحظ أن فسرات السوتر أو الاضطهاد لغير المسلمين في الحاضرة الإسلامية كانت قصيرة ، وكان يحكمها ثلاثة عوامل :

العامل الأول: هو مزاج الخلفاء الشخصى ، فأخطر اضطهادين تعرض لهما الذميون وقعا في عهد المتوكل ، الخليفة الميال بطبعه إلى التعصب والقسوة . وفي عهد الخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله ، الذي غالى في التصرف معهم بشدة! .

العامل الثانى: هو تردى الأوضاع الاقتصادية الاجتماعية لسواد المسلمين، والظلم الذى يمارسه بعض الذميين المعتلين لمناصب إدارية عالية، فلا يعسر أن ندرك صلتهما المباشرة بالاضطهادات التى وقعت فى عدد من الأمصار. أما العامل الثالث: فهو مرتبط بفترات التدخل الأجنبى فى البلدان الإسلامية، وقيام الحكام الأجانب بإغراء واستدراج الأقليات الدينية غير المسلمة إلى التعاون معهم ضد الأغلبية المسلمة.. إن الحكام الأجانب - بمن فيهم الإنجليز - لم يحجموا عن استخدام الأقلية القبطية فى أغلب الأحيان ليحكموا الشعب ويستنزفوه بالضرائب - وهذه ظاهرة نلاحظها فى سوريا أيضاً، حيث أظهرت أبحاث «جب» و «بولياك»

كيف أن هيمنة أبناء الأقليات في الجال الاقتصادي أدت إلى إثارة قلاقل دينية خطيرة بين النصاري والمسلمين في دمشق ١٨٦٠ م، وبين الموارنة والدروز في جبال لبنان ١٨٤٠ م و ١٨٦٠ م. ونهاية الحملات الصليبية قد أعقبتها في أماكن عديدة ، أعمال ثأر وانتقام ضد الأقليات المسيحية – ولا سيما الأرمن – التي تعاونت مع الغازي . .

بل إنه كشيراً ما كان موقف أبناء الأقليات أنفسهم من الحكم الإسلامي ، حتى عندما كان يعاملهم بأكبر قدر من التسامح ، سبباً في نشوب قلاقل طائفية ، فعلاوة على غلو الموظفين الذميين في الابتزاز ، وفي مراعاتهم وتحيزهم ، إلى حد الصفاقة أحياناً ، لأبناء دينهم ، ما كان يندر أن تصدر منهم استفزازات طائفية بكل معنى الكلمة . .»(١)! . .

أما ما اشتهر من مطاردة الدولة العباسية للزنادقة ، وخاصة على عهد المهدى العباسى (١٥٨ - ١٦٩ هـ ٧٧٥ - ٧٥٨ م) ، فإنه لم يكن اضطهاداً لديانات الفرس القديمة - فلقد عومل أهلها معاملة أهل الكتاب - ولا كان ضيق صدر بالتعددية في الملل والشرائع - لأن هذه الزندقة - التي طاردتها الدولة - كانت ستاراً دينياً لخططات شعوبية سياسية ، استهدفت الإسلام - وليست الحرية الدينية - واستهدفت عروبة الدولة ، وطمعت في الثأر من الإسلام ودولته ، اللذين أذلا دولة الفرس ، وذهبا بعرش الأكاسرة

 <sup>(</sup>١) (الملل والنحل والأعراق) ص ٧٢٩، ٧٢٩ - وهو ينقل عن كتاب جورج قرم (تعدد الأديان ونظم الحكم: دراسة سوسيولوجية وقانونية مقارنة) ص ٢١١ - ٢٢٤. طبعة بيروت ١٩٧٩ - . .

القدماء . . فكان موقف المهدى العباسى - كموقف ابنه الرشيد (١٤٩ - ١٩٣ هـ ٧٦٦ - ١٠٩ م) من البرامكة - دفاعاً مشروعاً عن الدولة وفكريتها وهويتها ، أكثر منه ضيق صدر بالتعددية في الملل والمذاهب . . ويشهد على ذلك أن مطاردة الزندقة لم تؤد إلى أي تضييق على أي من أتباع الديانات والملل والمذاهب التي كانت قائمة في ذلك التاريخ ! . .

أما الضيق بالمذاهب الفلسفية الوافدة - غنوصية حلولية كانت . . أو مشائية يونانية - فلقد كان من ثمرات عصور التراجع الحضارى والجمود الفكرى ، التي ضاقت حتى بالعقالانية الإسلامية المؤمنة وبالاجتهاد الإسلامي! . . فكانت تراجعا عن الفهم الحقيقي «للمشال» الإسلامي في التعددية والتنوع والاختلاف ، أدى إلى تراجع في «التطبيق» لهذا المثال! . .

وحتى فى تلك العصور ، ظلت التطبيقات الإسلامية للتعددية ، زاهية ومزدهرة ومتألقة ، إذا ما قورنت بنظائرها فى الحضارات غير الإسلامية . . فلقد كان ضيق الصدر عارضاً . . وموقوتاً . . تغالبه مبادئ الإسلام ، ومواريث الأمة فى تطبيقات التعددية والتنوع فى عصور الازدهار . . ويدعم هذه المغالبة أن «المثال» ، فى النموذج الحضارى الإسلامى ، هو «دين» ، ووضع إلهى ثابت ، وليس مجرد نسق فكرى - من التسامح . . أو حقوق الإنسان - يجوز تخطيه ، أو التنازل عنه ، أو تجاوزه بحال من الأحوال ! . . وبعبارة «أرنولد»: فإنه من الحق أن نقول: إن غير المسلمين قد نعموا، بوجه الإجمال، في ظل الحكم الإسلامي، بدرجة من التسامح لا نجد معادلاً لها في أوربا قبل الأزمنة الحديثة، وإن دوام الطوائف المسيحية في وسط إسلامي يدل على أن الاضطهادات التي قاست منها بين الحين والآخر على أيدى المتزمتين والمتعصبين كانت من صنع الظروف المحلية، أكشر مما كانت عاقبة مبادئ التعصب وعدم التسامح . .»(١).

تلك هي حقيقة العلاقة بين الملل والمذاهب والأقوام في حضارة الإسلام ، إن على مستوى «المثال - النظرى» ، أو على مستوى «الممارسة . . والتطبيق»! .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٧٣٩ . ٧٣٠

## → وأخيرا: معايير للحوار حول الأقليات

فارق بين « الأقلية العددية » وبين «الأقلية بالمعنى السياسي والاجتماعي والاقتصادي» . .

فالأقليات العددية ظواهر شائعة في مختلف الشعوب والأمم والجتمعات والدول والحضارات ، وهي - مع ذلك - جزء من النسيج الأصيل لهذه الشعوب والأم ، ولا تعانى من أى لون من ألوان التمييز أو الظلم السياسي والاجتماعي والاقتصادي بسبب هذه القلة العددية . .

فالنوبيون ، في مصر ، أقلية عددية ، لكن تميزهم - كنوبيين - لا يترتب عليه تمييز لهم في السياسة أو الاجتماع أو الاقتصاد ، أو غير ذلك من الحقوق ، وأيضا الواجبات . .

ومثل ذلك المتدينون بالنصرانية من المصريين ، هم أقلية عددية ، لكن هذا التميز في الاعتقاد الديني لا يرتب أى تمييز ضدهم ، أو لحسابهم ، في السياسة أو الاجتماع أو الاقتصاد أو تكافؤ الفرص أو الوجاهة والنفوذ . . بل إن في داخل نصاري مصر أقليات عددية كذلك ، مثل الأدفنتست » – السبتين – ، والبروتستانت – الإنجيليين – ، والكاثوليك . . الخ . . فهي أقليات عددية بالنسبة للأرثوذكس . . بل إن بعض هذه الأقليات النصرانية ترفض الكنيسة الأرثوذكسية الاعتراف بمسيحيتها! . . ومع ذلك ، فلا أثر لقلة العدد – بالنسبة لأى منها – على المساواة مع المصريين في

السياسة والاجتماع والاقتصاد، وسائر الحقوق والواجبات . . فهذا لون من التمايز في الاعتقاد الديني لا يمنع هذه الأقليات العددية من أن تمثل خيوطا أصيلة في النسيج الوطني للشعب المصرى الواحد . .

وكذلك الحال فى داخل الأغلبية المصرية المسلمة ، فالحنابلة قلة قليلة ، ويليها فى العدد الأحناف ، وجمهور مصر المسلم يتوزعه المالكية والشوافع . . وهناك الصوفية الذين تزيد أعداد مريديهم عن الستة ملايين . . وبينهم - هم الآخرون - أقليات وأغلبيات عددية . . ومع ذلك كله ، فلا أثر لهذا التمايز فى التعداد على المساواة بين الجميع أمام القانون - الإسلامي منه والوضعي - فى السياسة والاجتماع والاقتصاد والوجاهة الاجتماعية والنفوذ ، أى الحقوق والواجبات ، وتكافؤ الفرص بمختلف الميادين . .

وإذا كانت مشكلات الأقليات تشغل العالم ، بالحق حينا وبالباطل في كثير من الأحايين . . وهي قد عادت - كما كانت إبان المد الاستعماري الغربي في القرن التاسع عشر - كلمة حق يراد بها باطل ، وبابا لتدخل قوى الهيمنة العظمي لاختراق السيادة الوطنية ، وتقليص مساحة سلطان الدول القومية على شعوبها وأوطانها ، فإن الحاجة ماسة لينشغل العقل الوطني والعربي والإسلامي بتحديد معايير العلاقات الصحية والعادلة بين الأقليات والأغلبيات . .

ولعل المسلمين - قبل غيرهم - أن يكونوا أولى الناس بالاهتمام

بموضوع الأقليات . . فتعداد المسلمين في العالم يبلغ ١,٣٨٤,٨٠٠ مليونا - أي أكثر من مليار وثلث المليار (٢٤٪ من سكان العالم) - ونحو ربع هؤلاء المسلمين يعيشون كأقليات - في بلاد تزيد نسبة غير المسلمين فيها عن ٥٠٪ من سكانها - ف ٢٣٪ من المسلمين - أي ٣١٩ مليونا - يعيشون كأقليات . . بل إن الأقلية المسلمة في الهند وحدها يبلغ تعدادها قرابة ١٥٠ مليونا ! . .

فالمسلمون يجب أن يكونوا أحرص الناس على تقرير العدل والإنصاف للأقليات ، لحجم الأقليات الإسلامية . . ولأن أوطانهم -قبل غيرها- هي المستهدفة بالتدخل والاختراق من ثغرات الأقليات! . .

وإذا كان الله - سبحانه وتعالى - هو خالق الجميع . . ومن أسمائه «العدل» . . فإن العالم مدعو إلى الاتفاق على كلمة سواء فيما يتعلق بعلاقات الأقليات بالأغلبيات . . وذلك طلبا لتحقيق «العدل» بين الناس ، كل الناس ، لأن تحقيق هذا العدل - من المنظور الإسلامي - «فريضة» ، وليس مجرد «فضيلة» ، وهو كذلك حتى مع « الأعداء» ! ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمنُوا كُونُوا قَوْامِن للّه شَهداء بالقسط ولا يجرمنكم شَنَانُ قَوْم عَلَى ألا تَعْدلُوا اعْدلُوا هُو أقربُ للله في الله في النسيج الوطني للشعب الواحد في الأمة الواحدة . . وأيضا ، لأن العدل هو أقصر الطرق وأنجعها في والأمة الواحدة . . وأيضا ، لأن العدل هو أقصر الطرق وأنجعها في كشف وإفشال مخططات الأعداء الذين يريدون تحويل الأقليات

إلى ثغرات لاختراق الأمن الوطني والقومي والحضاري ، بدلا أن تكون لبنات في بناء هذا الأمن . .

وإذا كان العقل الوطني والعربي والإسلامي مدعوا إلى إدارة حوار موضوعي حول «معايير العدل» ، التي يمكن اقتراحها على أنفسنا ، وعلى غيرنا من الأمم والشعوب ، بل والمنظمات الإقليمية والدولية . . فلعل في مقدمة هذه « المعايير » :

أولا: استبعاد أية أوهام حول «الأقدمية الدينية» وما ترتبه من أمتيازات للمتدينين بالدين الأقدم على أصحاب الديانات التالية في الظهور . . فدين الله واحد ، والتعددية والتوالي إنما هو في الشرائع والنبوات والرسالات ، التي هي معالم على طريق الوصول إلى الله . .

والمسلمون الفرس هم إيرانيون زرادشيتون أسلموا ، وليسوا طارئين ولا وافدين على إيران . . وكذلك المسلمون المصريون ، هم مصريون - أى أقباط - أسلموا ، وليسوا مهاجرين من شبه الجزيرة العربية إلى مصر - وإذا كانت هناك هجرات عربية مسلمة قد تمت إلى مصر ، فلقد تمت كذلك هجرات أرمنية ويونانية وقبرصية مسيحية إليها - . . ذلك أن أية أوهام حول الدين «الأصلى» والدين «الوافد» ستطال الجميع ، فالنصرانية في مصر وافدة من فلسطين ، وكذلك حالها في كل بلاد الدنيا حتى في الفاتيكان! . . واليهودية وافدة في كل بلاد الدنيا - بل وحتى في فلسطين -! . . فالمقصد والعدل هو تعايش الديانات والملل والشرائع - لأن هذا

التعايش هو السنة الإلهية في التعددية - وليس انفراد دين من الأديان بأي مجتمع من المجتمعات .

وثانيا: أن المساواة في حقوق المواطنة - السياسية والاجتماعية والاقتصادية - هي حق إلهي ، بحكم خلق الله للإنسان - من الأقليات أو من الأغلبيات كان هذا الإنسان - فهذه المساواة ليست مجرد حق من حقوق الإنسان ، تُمنح أو تُمنع تبعا لدرجة التسامح في المجتمع والدولة ، وإنما هي «حق إلهي» ، بحكم الخلق والتكريم الإلهيين لمطلق بني آدم وعموم الإنسان .

وثالثا: أن حق الأقليات الدينية - وكذلك الثقافية واللغوية - في إقامة دينها ، والحفاظ على ثقافتها ، هو حق إلهى مقدس ، بحكم أن الله - سبحانه وتعالى - هو الذى أراد للخلق أن يكونوا وأن يظلوا مختلفين في الشرائع والملل والديانات والمناهج واللغات ، ومن ثم في الثقافات والقوميات . . فلا يجوز للأغلبيات الدينية أو الثقافية أو اللغوية أن تنتقص من حرية الاعتقاد الديني وإقامة الشعائر الدينية والحفاظ على التمايزات اللغوية والثقافية لأية أقلية من الأقليات الدينية والثقافية . .

ورابعا: إذا كان من غير المتصور أن تفرض الأقلية الدينية على الأغلبية منهاجها ومذهبها في «الدولة» ، كأن يسعى المسلمون في فرنسا - مثلا- بملايينهم الخمسة - إلى فرض «الدولة الإسلامية وشريعتها» على الأغلبية العلمانية للشعب الفرنسي ، أو أن يمثلوا «قيتو» على التوجه العلماني للأغلبية - وكذلك الحال مع المائة

والخمسين مليونا من المسلمين الهنود ، لأن «هوية الدولة» - بالمنطق الديمقراطى - هى خيار الأغلبية . . فإن هذه «الدولة» - التي تكون علمانية مع الأغلبية الإسلامية الممانية ، وإسلامية مع الأغلبية الإسلامية - مطالبة بأن لا تجور هويتها - علمانية كانت أو إسلامية - على الحق الإلهى والمقدس للأقليات في حرية الاعتقاد الديني ، وإقامة شعائر وفرائض الدين .

فالأقليات الإسلامية ، في البلاد العلمانية ، مطالبة باحترام القانون الوضعي ، بشرط أن يراعي هذا القانون حريتها في الاعتقاد الإسلامي وإقامة الفرائض الإسلامية ، ومراعات الحلال والحرام الديني في أحوالها الشخصية وحياتها الأسرية ، وعدم التجريح لمقدساتها . .

والأقليات غير المسلمة ، في المجتمعات ذات الأغلبيات المسلمة ، مطالبة باحترام قوانين وفقه معاملات الشريعة الإسلامية ، بشرط أن تحترم تقنينات هذه الشريعة - وأغلبها اجتهادات بشرية محكومة بالقيم الإيمانية المشتركة - أن تحترم حرية الاعتقاد الديني ، وفرائض هذه الديانات في الشئون الملية للأحوال المشخصية والأسرية ، والشعائر الدينية والعبادية . .

وبذلك ، لا تجور الأغلبيات على الأقليات في شئون إقامة الدين ، والمساواة الكاملة أمام القانون . . ولا تتحول الأقليات إلى «ڤيتو» ضد الأغلبيات في شئون «الدولة . . وهويتها» – علمانية كانت أو إسلامية هذه الهوية – . . تلك رؤوس أقلام ، للمعايير العادلة والمتوازنة ، التي يمكن أن تحكم علاقات الأقليات بالأغلبيات ، حبذا لو أخذت طريقها إلى «جدول أعمال» جماعات من «الحكماء» في بلادنا - وهم ليسوا قليلين والحمد لله - لنتفق في هذه القضية - الحساسة . . والمتفجرة . . والتي غدت مثل « قميص عثمان » . . بل و «مسمار جحا !» . . لنتفق فيها - نحن أولا - على كلمة سواء ، ثم ندعو إليها الآخرين .

#### \* \* \*

إن الشكل الجديد لنظام الهيمنة الغربية - والذى يسمونه «العولمة» يعمل على اختراق سيادتنا الوطنية والقومية والحضارية «بورقة» الأقليات . . وما التشريعات التى يسنها الكونجرس الأمريكي ، والتي يفرض فيها على بلادنا العقوبات بدعوى اضطهادها للمسيحيين إلا الشكل المعاصر للتدخلات الاستعمارية التي عرفتها بلادنا العربية والإسلامية - في العهد العثماني . . وفي ظل الاستعمار الإنجليزي والفرنسي - في القرنين التاسع عشر والعشرين . .

إنهم يتحدثون عن تأكل السيادة الوطنية بسبب هذه «العولمة» . . لكنهم لايقولون لنا :

- لماذا يكون التأكل لسيادتنا الوطنية فقط . . ولا يصيب هذا التأكل سيادتهم الوطنية أيضا ؟! . . بل ولماذا يكون تأكل سيادتنا الوطنية لحساب تدخلهم في شئوننا الداخلية ، الأمر الذي يضخم حجم سيادتهم الوطنية على حسابنا ؟! . .

إن اللعب «بورقة الأقليات» ليس بالأمر الجديد ، فلأمتنا معه تاريخ! . . وليس لدى إسلامنا ولا واقعنا الحياتي ما نعتذر عنه في علاقات الأغلبيات بالأقليات في وطن العروبة وعالم الإسلام . . وعلى الذين يحترفون الحديث عن «هموم الأقليات» أن يعلموا أنه ليست هناك حياة إنسانية بلا هموم! . . وأن ما يسمى «بهموم الأقليات» إنما هي جزء من «هموم الأمة» - أغلبياتها وأقلياتها - . . وأن تاريخنا الوطني والقومي والحضاري قد عرف منهجين في التعامل مع هذه «الهموم» :

 ١ - منهج «انعزالى - طائفى » . . تضع فيه كل طائفة قائمة بهمومها ومطالبها . . وتطالب بها الآخرين!

٣ - ومنهج «وطنى وقومى وحضارى» . . تضع فيه الأمة - كل الأمة - قائمة بطموحاتها ، التى تصوغها فى مشروع حضارى لإنهاض الأمة كلها . . وبقدر ما تتقدم الأمة على طريق تحقيق هذا المشروع الحضارى . . وبقدر ما تتوحد طبقاتها وجماعاتها فى مواجهة التدخل الأجنبى ، بقدر ماتذوب الشوائب التى تعكر صفو العلاقات - أحيانا - بين هذه الطوائف والجماعات . .

إن خبرة مصر ، في هذه القضية ، ثمينة تستحق الدرس والاستلهام . . فأمام محاولات الاستعمار الإنجليزى تفتيت الوحدة الوطنية من خلال «ورقة الأقباط» ، برز المنهاج الانعزالي الطائفي ، والمطالب الطائفية ، التي عقدت لها مؤترات طائفية . . لكن المعدن الأصيل للوحدة الوطنية المصرية سرعان ما تقدم في ترتيب أولويات

الجماعة الوطنية المصرية على المنهاج الانعزالي الطائفي . فانخرط الجميع في الحركة الوطنية الساعية إلى إجلاء الإنجليز عن مصر ، وخاض الأقباط مع المسلمين ملحمة ثورة سنة ١٩١٩ م، واحتضن الهلال الصليب، وزاملت الكنائس المساجد في إشعال الثورة الوطنية ، وخطب القساوسة على منابر المساجد ، والشيوخ على منابر الكنائس . . وكان القس الوطنى «سرجيوس» المعبر عن هذا المنهاج الوطني والقومي والحضاري ، عندما قال : إذا كان الإنجليز يحتجون لاحتلالهم مصر بحماية الأقباط، فليمت الأقباط وليحيا المسلمون !! . . وبهذا المنهاج - الذي عبر عنه «سرجيوس» العظيم ، كتبت الحياة الحرة للأقباط والمسلمين جميعاً ، وذابت الشوائب التي كانت تعكر صفو العلاقات قبل الثورة ، والتي كانت تضخمها المناهج الانعزالية والمطالب الطائفية . . ذابت هذه الشوائب عندما تلاحمت الصفوف حول المشروع الوطني ، وفي بوتقة معركة التحرير . . الأمر الذي يجعل من دراسة خبرة مصر في هذا الميدان فريضة وطنية واجبة الأداء! . . .

#### \* \* \*

وإذا كان الاستعمار - بأشكاله المختلفة ، ومقاصده التي لا تتغير - قد عاود - بعد مرحلة التحرر الوطني - اللعب «بورقة الأقليات» - القومية منها والدينية - في مرحلة «المد القومي» . . وهو اليوم يعاود اللعب بهذه الورقة ، في مرحلة «المد الاسلامي» ، فإن المنهاج الوطني والقومي والحضاري ، الذي يواجه هذه المحاولات

الاستعمارية كأمة ، تتراص صفوفها وطبقاتها وطوائفها ، حول مشروعها الحضارى النهضوى . . إن هذا المنهاج هو البوتقة التى تذوب فيها الحساسيات - الواقعية والمصطنعة - ويتراجع فيها سوء الظن ، وتنصهر فى حرارتها المقدسة وتتلاحم الطبقات والطوائف والجماعات . .

وإن أمة تملك – على مر تاريخها الوطنى والقومى والحضارى – هذه الخبرات الغنية والنفيسة فى «صناعة الوحدة الوطنية» ، كأمضى سلاح فى مواجهة الاختراق الاستعمارى لأمنها الوطنى والقومى والحضارى ، حرام عليها أن تهمل هذه الخبرات فى مواجهة هذا الطور الجديد من الاختراق لأمتها باسم الأقليات . .

إننا نريد - ويجب - أن نكون خير خلف لخير سلف . . لا أن نكون كالسفهاء ، الذين ورثوا كنوزا - في الوحدة الوطنية . . ومواجهة التحديات - لا يعرفون قدرها ولا قيمتها . . ولا يستفيدون منها في مواجهة المحاولات المحمومة «للعولمة» اختراق أمننا الوطني والقومي والحضاري من خلال الأقليات !

### صدرمن سلسلة (في التنوير الأسلامي)

د . محمد عمارة د . محمد عمارة د . محمد عمارة د . سيد دسوقي د . محمد عمارة د . محمد عمارة د . زين عبد العزيز د . محمد عمارة د . محمد عمارة د . محمد عمارة ١٠ - د . يوسف القرضاوي: المدرسة الفكرية د . سيد دسوقي د . محمد عمارة د . محمد عمارة د . محمد عمارة د . محمد عمارة د ، صلاح الصاوي د . محمد عمارة د . محمد عمارة د . محمد عمارة د . محمد عمارة د . عبد الوهاب المسيري د . شريف عبد العظيم د . محمد عمارة د . محمد عمارة د . عادل حسين د . محمد عمارة ترجمة ا . ثابت عيد

١ - الصحوة الإسلامية في عيون غربية . ٢ - الغرب والاسلام. ٣ - ابو حيان التوحيدي . ٤ - دراسة قرآنية في فقة التجدد الحضاري . ٥ - ابن رشد بين الغرب والاسلام . ٦ - الانتماء الثقافي ٧ - تنصير العالم . ٨ - التعددية الرؤية الإسلامية والتحديات.

والمشروع الفكري ١١ - تأملات في التفسير الحضاري للقرآن الكريم. ١٢ - عندما دخلت مصر في دين الله .

١٣ - الحركات الإسلامية رؤية نقدية .

٩ - صواء القيم بن الغرب والإسلام.

١٤ - المنهاج العقلي . ١٥ - النموذج الثقافي .

١٦ - منهجية التغيير بين النظرية والتطبيق.

١٧ - تحديد الدنيا بتجديد الدين

١٨ - الثوابت والمتغيرات في اليقظة الإسلامية الحديثة .

١٩ - نقض كتاب الاسلام وأصول الحكم. ٢٠ – التقدم والاصلاح بالتنوير الغربي .

٢١ - فكر حركة الأستنارة . . وتناقضاته .

٧٢ - حرية التعبير في الغرب من سلمان رشدي إلى روجية جارودي ،

٢٣ - أسلامية الصراع حول القدس وفلسطين .

٢٤ - الحضارات العالمية تدافع؟ . . أم صراع .

٢٥ - التنمية الأجتماعية بالغرب ؟ . أم بالأسلام؟؟

٢٦ - الحملة الفرنسية في الميزان.

٧٧ - الإسلام في عيون غربية .. دراسات سويسرية ٢٨ – الأقليات الدينية والقومية تنوع ووحدة . . أم تفتيت وأختراق ،

٢٩ - ميراث المرأة وقضية المساواة .

٣٠ - نفقة المرأة وقضية المساواة .

د . صلاح الدين سلطان .

د . محمد عمارة

د . صلاح الدين سلطان .

# الفهرس

| ٤  | شهادات                               |
|----|--------------------------------------|
| ٥  | أرقام                                |
| ١. | التعددية : ثمرة إسلامية              |
| 19 | الاختراق الاستعماري من خلال الأقليات |
| ٤٧ | على جبهة البربر الأمازيغ             |
| ٥٧ | على جبهة الأكراد                     |
| 77 | على جبهة الموارنة                    |
| ٦٧ |                                      |
|    | وأخيرا : معايير للحوار حول الأقليات  |